# A vallás lényege és értéke

VALLÁSFILOZÓFIAI ELŐADÁSOK.

#### IRTA:

#### DR MARKAI SÁNDOR

A KOLOZSVÁRI REF. THF.OL. FAKULTÁSON A VALLÁSBÖLCSF.S/.Í·:) FS RFNDSZKRRS THKOLOGIA NY. R. TANÁRA.



TURDA TORDA. FÜSSY JÓZSEF IRODALMI ÉS KÖNYVNYOMDAI MŰINTEZETE 1923.

### TARTALOM.

#### BEVEZETÉS.

#### A filozófia és a vallás.

## I. A vallás filozófiai vizsgálatának történeti typusai.

Két álláspont a vallással szemben.

#### a) A vallás, mint másodlagos jelenség.

- 1. A vallás, mint ismerési forma.
- 2. A vallás, mint érzelmi és indulati származék.
- 3. A vallás, mint az erkölcsiség másodlagos formája.
- 4. Negativ álláspontok.

#### b) A vallás, mint elsődleges (sui generis) realitás.

- 1. Mint természetfeletti realitás.
- 2. Mint psychologiai realitás.
- 3. Mint dialektikai realitás.
- 4. Mint értékrealitás.

#### II. A vallás lényege.

- 1. A probléma.
- 2. A vallás, mint élmény.
- 3. A vallás, mint jelentő tény.
- 4. A vallás, mint értékelés.

#### III. A vallás értéke.

- 1. A szentséges.
- 2. A vallás és a kulturértékek.
  - 1. A kultúra fogalma.
  - 2. Vallás és tudomány.
  - 3. A vallás és a művészet.
  - 4. A vallás és az erkölcsiség.
  - 5. A babona.
  - 6. A szekta.

## BEVEZETÉS.

#### A filozófia és a vallás.

- 1. A "filozófia"" görög szó és azt jelenti: "a bölcsesség szeretete." A filozófus tehát nem "bölcs", hanem bölcsességre "törekoő", aki szereti és céljául tűzte ki a bölcsesség megszerzését. Mintegy alázatos elismerése ez a név annak, hogy a legnagyobb dolgokkal szemben az ember mindig csak törekvő, gyarapodó lehet, s maga a bölcsesség végtelenül gyarapodható kincs, amelynek nincs határa és mértéke. A filozófia ennélfogva azt a legmagasabbrendű tudományos törekvést jelenti, amely a valóság, a lét lényegének: értelmének és értékének megragadására irányul. Ez a törekvés mindig azonos, de az idők folytán különböző elméleteket, rendszereket hozott létre, amelyekben az őket alkotó lángelmék képe tündöklik a világ, a valóság lényegéről. Minél egyetemesebb erejű elme alkotta őket, annál igazabbak, egyetemesebb érvényűek, de egyikből sem hiányzik az igazságnak legalább egy sugara, amellyel hozzájárul a valóság igaz megismeréséhez. A valóság nagyobb mint az ember és az igazság több, mint kutatója, de azon egyetemes észtörvények folytán, amelyek minden igazi filozófiai magyarázatban érvényesülnek, mindenik hozzájárul ahoz, hogy a valóság és igazság tisztáztatassék.
- 2. Minden igazi filozófus megegyezik azonban abban, hogy a filozófia alapvonása az egyetemesség (universalismus.) A filozófia nem egyike a szaktudományoknak, amelyek mindenikének speciális ismeretanyaga, tárgya van, hanem a filozófia tárgyát az ismeretek összessége alkotja, tehát egyetemes, általános tudomány. Tárgya tartalmilag egybeesik az összes szaktudományok egész anyagával, azonban minőségileg más. Tudniillik minden részletismeret akkor lesz tárgya a filozófiának, ha egyetemes értelme és jelentősége kerül vizsgálat alá. Ilven értelemben minden részletismeret lehet tárgya a filozófiának s ebből a szempontból a filozófia feladata az, hogy a tárgyuk és módszerük következtében mind jobban elkülönödő szaktudományok között a végső összefüggést biztosítsa azon elvek tisztázása folytán, amelyek minden ismeret végső elvei és feltételei. A filozófiai ismeretek minden concret ismeretesoportra érvényesek mindeniket magyarázzák, mivel végső feltételeiket tisztázzák.

filozófia tehát az az egyetemes tudomány, amely a minden ismeret lehetőségét megadó észtörvényeket, az emberi szellem ismerőerejét kutatja s ez alapon törekszik a szaktudományok anyagát egységes rendszerbe foglalni össze.

3. A filozófiát a fentiek szerint a részletismeretek nem érdeklik, célja az ismeretnek, mint olyannak, az ismeretnek magának vizsgálata és magyarázata. Nem a valóság egyes adatai, hanem a valóság egésze, mint ismeretünk tárgya, fontos előtte. Népszerűen ezt úgy is mondhatjuk, hogy a filozófia alapproblémája az igazság kérdése. Mi az igazság? E kérdésre felelni akarván, a filozófia hosszú századokon át úgy akarta az igazságot tisztázni, hogy azt a világ, a lét lényegében (substantia) kereste: Kant Immanuel fellépte óta azonban az igazság kérdése az emberi ismeret igazságának kérdésévé lett, s így a filozófia súlypontja a valóságról (a Substantiaról) az ismeretre helyeződött át. Ettől kezdve a filozófia lényege az emberi szellem ismerő erejének bírálata, vagy ahogy Kant főművének címe kifejezi: "Kritik der reinen Vernunft". így alakúi ki a filozófia voltaképeni alapvető része: az ismeretelmélet, amely az ismeret eredetével, az ismeret igaz voltának kérdésével és azon általános és szükségszerű szellemi kategóriák vizsgálatával foglalkozik, amelyekben az emberi szellem a valóságot szükségképen (aporiori) ragadja meg (okviszony, tér, idő, tevékenység, változás, lényeg, erő, anyag, szellem, cél.) E kérdések vizsgálatát együtt alapfilozófiának (dialektika) is nevezik.

Mivel azonban a megismerés *alanya* az ismerő szellem maga, ez pedig concrete, öntudatos tapasztalati formában az *emberi lélekben* áll előttünk, a filozófia következő feladata *az ismerő szellem életének*, léttörvényeinek vizsgálata lesz, amit *filozófiai lélektannak* (szellemfilozófia, pneumatologia, ismeretelméleti lélektan) nevezünk.

Az alapfilozófia és a filozófiai lélektan *együtt* a két legfontosabb problémát oldja meg: 1. Mit és hogyan ismer meg az ember a valóságból? 2. Mi a szerkezete és életfolyamata az ismerő szellemnek? E két kérdés megoldása teszi lehetővé a valóság részleteit kutató *szaktudományok* létrejöttét s mivel ezek a feleletek a létező valóság legvégső és legáltalánosabb magyarázatát adják: *a való filozófiájának* nevezhetők.

Kérdés, hogy vájjon ezzel a filozófia feladata kimerült-e? Az ismeret tárgya: a valóság és alanya: az ember között a viszony nemcsak receptív, hanem az ember a maga , világára és azzal szemben vissza is hat. Ez a visszahatás új tényező a filozófiában s lényegében a valóság ítélését, értékelését jelenti. Ez értékelés által az ember a valóság megismert adatait újra rendezi, rangsorozza, világát újjáteremti; nem elégszik meg azzal ami van és ahogy van, -hanem kitűzi azt, aminek s ahogy lennie kell, tehát ideált tűz ki, amely legfőbb értékeit képviseli s az ideált kellemes, hasznos, szép, jó és igaz művekben meg is

valósítja. Ennélfogva a filozófiának vizsgálnia kell az emberi értékelés lényegét, törvényeit, typusait és rangsorát is. így jön létre az értékelmélet (axiologia), amelynek végső célja az önértékű igazság, erkölcsi jó és szép megállapítása, amelyekkel három értéktudomány foglalkozik: a logika, etika és aesthetika. Ez a csoport alkotja a "kellő valóság filozófiáját."

4. A filozófia, képviselőinek *lelkületében* közvetlen szomszédságában van a *vallásnak*. A vallás épúgy, mint a filozófia, határozott lendülettel tör *az egységes egyetemes világ- és ék tnézet felé*, amelyben minden földi jelenségnek megnyugtató jelentését és igazi értékét akarja megtalálni. Ez az egyetemes átpillantás, a lényegre és egységre való törekvés azonos a filozófiában és a vallásban. A kettő között *lélekrokonság* van s minden igazi vallás épúgy bír egységes világnézettel, mint ahogy minden igazi filozófiának meg van az a prófétai foka, ahol hitvallássá válik.

Amit a vallásos élményben az emberi lélek ősi ösztönnel ragad meg, azt a filozófia az élet tudományosan igazolt törvényeként, az elme öntudatos birtokává teszi. A filozófia végső szava az, hogy az egyetlen érték: *a szellemiség*. A vallás végső szava az, hogy a szellem: *Isten*. "Az Isten szellem és akik őt imádják, lélekben és igazságban kell imádniok". A vallás biztosit arról, hogy a filozófia által tisztázott legfőbb érték maga az Isten felettünk és bennünk, s így az igazi filozófia Istenhez vezet.

5. Mivel vallás az emberi élet jelensége, a vallást is lehel filozófiailag vizsgálni és magyarázni. Hogyha a vallásnak az emberi szellem életében való egyetemes jelentését és értékét kutatjuk, akkor előáll a vallásfilozófia tudománya. Ennek a tudománynak a feladata tehát a vallás egyetemes jelentésének (lényegének) és értékének tisztázása, tehát a vallás legáltalánosabb magyarázata.

Mivel a vallás történeti tény, amelynek igen gazdag tapasztalati anyaga van adva a maga történeti jelenségeiben és fejlődésében, nélkülözhetetlenül szükséges, hogy aki a vallást filozófiailag meg akarja érteni, ezt a történeti anyagot ismerje, mert különben a levegőbe fog építeni. A vallástörténet tehát alapja a vallásfilozófiának, azonban a vallásfilozófia már feltételezi ezt az ismeretet s azzal többé nem foglalkozik, csak mint illustrációjával a maga elveinek. Ellenben föltétlenül kell foglalkoznia a vallásfilozófiának a vallás lelki tényével, azokkal a jelenségekkel, amelyekben az ember lelki életében a vallás ma is megjelenik és él. A vallásnak, mint lelki élménynek tisztázása után foghat hozzá a kutató ezen élményben rejlő egyetemes jelentés, (értelem) és érték tisztázásához. Mivel pedig ilyen munkát nem mi kísérelünk meg először, azért ismernünk kell azokat a tudományos, filozófiai törekvéseket is, amelyek a történelem folyamán erre nézve kialakultak. így tehát anyagunk a következőképen fog kialakulni:

- I. A vallás filozófiai vizsgálatának történeli typusai,
- Π. A vallás lényege.
  - 1. A probléma.
  - 2. A vallás, mini élmény. (Lélektani szempont.)
  - 3. A vallás, mint jelentő tény. (Dialektikai szempont.)
  - 4. A vallás, mint értékelés. (Axiológiai szempont.)
- II. A vallás értéke.
  - 1. A vallási érték.
  - 2. A vallás és a kulturértékek.

## I. A vallás filozófiai vizsgálatának történeti typusai.

A vallásról nagyon sokan és nagyon sokféleképen elmélkedtek az emberek. Nincs igazi nagy gondolkozó, aki állást ne foglalt volna ellene, vagy mellette. Ezeket az állásfoglalásokat, amelyek természetesen meg is akarták magyarázni a vallást, többféleképen lehet osztályozni, mivel tárgyukkal és egymással bizonyos közös vonatkozásokban állanak. Ha azonban ezeket a törekvéseket tisztán *filozófiai* szempontból nézzük, azaz a vallás értelmének és értékének magyarázata szempontjából, rájövünk, hogy egészében véve csakis *két* álláspont lehetséges, s hogy e kettő egyikébe, vagy másikába minden magyarázati törekvés besorozható. Ez a két ellentétes álláspont a következő:

- 1. À magyarázati kísérletek első csoportját, nagy változatosságuk mellett is, az az alapmeggyőződés mozgatja és hatja át, hogy a vallás *nem reális* ténye az emberi szellem életének, hanem valamely elsődleges, tényleges létérdek másodlagos fiktiv jelensége. Ennél fogva a vallás lényege és értéke valamely más, ismert funkcióban keresendő s abból tisztázható.
- 2. A magyarázati kísérletek másik csoportjában ellenkezőleg az az alapmeggyőződés érvényesül, hogy a vallás az emberi szellem életének *reális, sui generis, önálló és specialis lénye,* ennélfogva a vallásban magában elsődleges létérdek érvényesül s így lényegét és értékét csakis *önmagából* lehet keresni és tisztázni.

Ezért a vallás filozófiai vizsgálata a vallás *realitásának* problémája körül forog. Ez a döntő kérdés, amely az összes kísérleteket jellemzi, összekapcsolja, illetve szétválasztja. A filozófiai szempont tehát e két csoport felállítását követeli s ezek szerint, először megvizsgáljuk azokat az elméleteket, melyek szerint a *vallás másodlagos (irreális) Jelenség;* azután azokat, amelyek szerint *elsődleges, (reális) tény.* 

#### a) A vallás, mint másodlagos jelenség.

1. A vallás, mint ismerési forma.

Azok között az elméletek között, amelyek a vallásnak az emberi szellem életében való másodlagosságát vallják, a legősibb,

legelterjedtebb s legszívósabb csoport az, amely a vallást az ismerés (világmagyarázat, vagy emberismerés) egyik formájának tartja. Itt is lehetséges két csoport. Az első szerint a vallás az ismerés primitiv formája, amely, mint ilyen, a műveletlen gyermekded népek és egyének átmeneti jellegű sajátja; a második szerint a vallás ellenkezőleg a legmagasabbrendű, filozófiai ismerés egyik formája. Akár így, akár úgy, lényegét és értékét az ismerés törvényeiből kell megállapítani. Az első csoport legősibb tagja a) a görög filozófia, a maga sajátos intellectualismusával, mondhatni összes képviselőiben és árnyalataiban. A görög filozófia általában és egészében vallásellenes, tiszta racionalista filozófia volt.

Ennek oka kétségtelenül az a tény, hogy a görög népnek igazi vallása nem is volt; aestheticizmusa és humanizmusa, amely egy naiv materialismussal párosult, nem engedte meg, hogy lelkében a vallás mélységei felfakadjanak; ezért aztán a vallás a filozófia lombikjában hazugságok, allegóriák, jelképek zavaros tömkelegének maradt. A görög filozófiai szellem nem is törekedett ezt a tömkeleget megérteni, megmagyarázni és méltányolni önmagából, hanem azt tiszta észfogalmak tökéletlen, képszerű és sejtelmes kifejezésének tartván, a vallást tiszta észfogalmakkal helvettesíteni igyekezett. Itt tehát a vallás tudományos megértésére való törekvéséről tulajdonképen nem is beszélhetünk. Azokat az ősi vágyakat, amelyek a vallást mozgatják, ez a filozófia nem látta meg, s így meg sem magyarázhatta, hanem pótolni akarta azt úgy, hogy a görög lélekben a vallásos ösztön helvét betöltő "metafizikai ösztönt" filozófiai, fogalmi spekulációkkal, az ideák hónáról, a praexistenciáról, az "Egybe" való beolvadásról szóló tanokkal akarta kielégíteni. De még ezek sem voltak igazi görög gondolatok, hanem ősi keleti tanok reminiscenciái, amelyek az eredeti görög szellemtől idegenek s azt végtére is megrontok.

Az igazi görög racionalismus Sokratessel kezdődött, aki az észt jelölte meg a dolgok mérője gyanánt, mint ami egyedül maradandó valóság e világban. Ennélfogva egész erkölcsi felfogása mereven intellectualis és vallásellenes lett. A lelkiismeretben (daimonion) amelyet erősen kiemelt, ő az ész szavát látta s vallásos élményt ez nem jelentett nála. Nagy tanítványa: Platon (427 347 Kr. e.) metafizikus volt. Az ő "örök világa", az "ideák hona", amely a változó világ felett van, nem vallásos, hanem metafizikai konstrukció, amely teljesen intelektualista jellegű. Ezt mutatja az is, hogy szerinte ezt az örök világot kizárólag a gondolkozás képes megközelíteni (és nem a vallásos hit.) Igaz, hogy a legfőbb idea az ő tanításában a jó eszméje, de jellemző, hogy a jóságban való részvétel nála tudásban ismeretben áll, — megiston mathéma. Igaz, hogy ennek a "tudománynak" megszerzésére a módot mély, mystikus spekulációkban jelöli meg: abban a visszaemlékezésben (anamnézis), amely az ész

sajátja s amely a földi létet megelőző, az ideák szemléletében töltött létre vonatkozik. De ez nem vallásos, hanem tisztán intellectualis-metafizikai gondolat, amely keleti hatások alapján született, s amelyet később a "velünk született eszmék" tana elevenített fel. A legegyetemesebb görög géniusnak, Aristotelesnek († 322 Kr. e.) filozófiájában Isten egyenesen a végső világeh, a világmindenség logikai nyugvópontja, akinek neve: noézisz noézeósz. Beszél ugyan arról, hogy Isten a vágy által mozgatja a világot, amelyet mindenbe beleoltott, hogy feléje törjön és szeresse őt, de ez a vágy egész határozottan azt a metafizikai ösztönt jelöli, amellyel az ember világképének betetőzésére törekszik, tehát egy határozottan inteílectualis törekvést, amely a vallásos vágytól teljesen különbözik. A görög filozófia hanyatló rendszerei: a stoicizmus, epikureizmus, neoplatopizmus egy és pedig gyakorlati célra törtek, etikai jellegűek voltak, céljuk feleletet adni arra, hogy miképen lehet szabadulni a nyomasztó jelentől, az élet fájdalmától? Hogy lehet boldogulni? Tendenciájuk szerint mintegy súrolták a vallás területét, de megoldásukban vallásellenesek. Az epikureizmus, a barátság és finom élvezés bölcsessége, természetesen vallástalan; a stoicizmus, a természetszerű józan okosság filozófiája a vallásban kifejezetten allegóriát lát, amely elvont eszméket, az ész igazságait van hivatva, alacsonyabb fokon, felfoghatóvá tenni; a neoplatonizmus pedig a vallást symbolumnak tekinti, amely az Észt, az Egyet akarja, naiv módon, közvetíteni a világgal.

Tehát az összes alakulatokban a vallás irreális, tökéletlen jelenség, amely a primitiv elme sejtelmes, képszerű, nem is nagyon találó törekvése a tiszta észfogalmak, az értelmi igazságok megközelítésére, természetesen érzékiséggel, tévedéssel, hazugsággal keverve, amelyet a filozófiának meg kell szüntetnie az által, hogy az ismerés e tökéletlen, primitiv formáját tiszta, filozófiai igazságokkal helyettesítse s megmagyarázván, semmivé tegye. Ezt az eredményt az hozta létre, hogy a görög filozófusok vallás alatt a népies görög hitei értették s e néphitet — amelyben igen kevés volt a vallás kritika tárgyává tették. De természetesen csak képzeteit és tanait nézték s ezeket, mint naiv és gyermeteg dolgokat, elvetették. Platon egyenesen károsnak, veszedelmesnek, erkölcstelennek tartotta a néphit képzeteit, amiben a maga szempontjából, igaza volt.

Ez a vallásellenesség különben eredeti tendenciája volt a görög gondolkozásnak, amely épen a néphit kritikájában köszörülődött élesre. Már *Xenofanész* tanította, hogy az isteneket az emberek teremtették a maguk képére, s ha az ökrök festeni tudnának, ököristeneket festenének. *Anaxagoras* megkritizálta a népies csillagimádást s kijelentette, hogy a csillagok nem isteni lények, hanem izzó kövek. *Protagoras*, a sofista egyenesen úgy okoskodik, hogy az istenekről sem azt, hogy vannak, sem azt, hogy nincsenek, nem lehet tudni, mert a tárgy homályos s az

élet rövid. így csak tagadás, vagy metafizikai álpótlék fakadhatott ezen a talajon. A vallás az ő szemükben népies, naiv mese, primitiv világmagyarázati forma, az ismerésnek egy kezdetleges, kevert és megtisztítandó, kicserélendő faja: a tiszta ész fogalmak sejtelmes, képszerű, tökéletlen kifejezése.

b) Az a gondolat, hogy a vallás primitiv ismerési forma, a modern gondolkozásban is erősen érvényesül. És pedig mindenekelőtt abban a felfogásban, hogy a vallás primitív emberismeret, vagyis az emberismeret primitív formája, amelyben a magát még természettudományosan és lélektanilag nem ismerő primitiv ember a saját lényegéről való naiv meggyőződéseit fejezte ki. Ennek a felfogásnak a képviselője az animizmus elmélete, amelyet Tylor alapított és Spencer Herbert egészített ki. Ez az elmélet a *lélek* eszméjén alapszik s a *lélek istenítésének* tévhitében látja a vallás lényegét. A lélek eszméjét pedig e felfogás szerint egy rosszul értelmezett kettősség tapasztalása sugallta a primitiv embernek, amely kettősséget életében az ébrenlét és az álom képezi. A primitiv ember az álomképeknek épolyan realitást tulajdonított, mint az ébrenlét eseményeinek, s ebből azt következtette, hogy benne két lény lakik, úgymint a test, amely álomközben egy helyben feküdt, és a lélek, amely az álom eseményeit végrehajtotta, kalandozott a térben. Ez a második lényünk, a lélek tehát a testet elhagyhatja, és pedig bizonyos szabályossággal. A lelket érzékileg, a testhez hasonlónak fogta fel, de páraszerű, finom anyagnak (psüché, ruah), amely sokkal hajlékonyabb s mint az álom mutatja, önmagában sokkal aktívabb, mozgékonyabb, erősebb s hatalmasabb, mint a test, illetve, mint a testtel összekötött, abba bezárt valóság. S amint az álom a testtől ideiglenesen megvált lelket hatalmasabbnak, erejében megnövekedettnek bizonyította, ez a tapasztalás primitiv logikával arra vezette az embert, hogy akkor, amikor a lélek a testtől véglegesen megválik, tudniillik a halálban, erejében és hatalmában még inkább fokozódik, emberfelettivé, démonivá, istenivé lesz. A halál tehát a lélek istenitője lesz. Ezért aztán a vallás legősibb formája a halottak lelkeinek kultusza lett, akik nagyban árthattak, vagy használhattak az élőknek. És pedig főleg a rokonok, barátok, elődök, ősök lelkeinek kultusza, akikből az isteni hierarchia kialakult. E lelkek veszik körül az élők világát s befolyásolják, vezérlik, segítik, akadályozzák azt. Megszállják az élőket, vagy az élők beléjük hatolhatnak bizonyos rítus szerint; vándorolnak, túlvilági életüknek rendje alakúi ki stb. stb. Mivel pedig a primitiv ember Tylor szerint a természetet is a maga analógiájára fogva fel, a tárgyakban is lelkes lényeket látott, a természet tüneményeit is imádta. Mások szerint a természeti tárgyakban és jelenségekben is a halottak testüketvesztett lelkeit vélte megnyilatkozni, s kövekben, fákban, állatokban, égitestekben stb. őseinek lelkét tisztelte. Spencer szerint pedig a természetimádás oka a nyelv képes, jelképező, hasonlító-mivoltában s ez alapon a név és a nevezett összeté-vesztéséből állott elő pl. úgy, hogy egy Oroszlán, vagy Tölgyfa nevű ősnek a tisztelete, idők múltával magára az oroszlánra vagy tölgyfára ment át, elfelejtődvén az a tény, hogy ez vagy az csak *neve* volt az ősnek s így állítja aztán egy-egy primitív néptörzs, hogy ő oroszlántól, tölgyfától, hegytől, csillagtól stb. származott s ezért imádja azokat. Eltekintve az éhez hasonló animista teóriáktól, a lényeg az, hogy a vallás a primitiv emberismeret következménye, a primitiv lélekhitből származó *lélekisieniiés* tévhite, melynek alapján az ember magát, származását, lényegét, élete körülményeit, sorsát, jövőjét akarta megérteni; tehát tényleg egy primitiv ismereti forma, amelynek a helyes, pozitív ismeretekkel együtt meg kell szűnnie.

Az animizmusnak részletes, szellemes, egészében nagyon pompás kritikáját adta *E-Durkheim*<sup>1</sup>), amelyben az egész álomelméletet, a halál istpftitő mivoltát s a természet animisztikus imádatát igyekszik megdönteni. Vele szemben el kell ismernünk, hogy a Tylor Spencer elméletben nagyon sok olyan meglátás van, amely a vallás természetére s történeti gyökereire nézve nélkülözhetetlen és teljesen megfelelő; de az is igaz, hogy az animizmus, mint a vallás lényegéről szóló elméiéi, egészében tarthatatlan. Helyesen mondja Durkheim, hogy ha az animizmusnak igaza lenne, akkor a vallás lázálmok, hallucinációs képzetek tömege lenne, amelynek semmi realitás, obiectiv tény nem felelne meg. A vallás tehát csak egy rendszerezett és átélt álom lenne, minden alap nélkül a valóságban, Ennek pedig ellenemond a vallás hatalmas történeti ténye, amelyből az emberi kultúra legfőbb értékei fakadtak. Az animizmus elmélete azon fáradozik, hogy tárgyát, a vallást eltüntesse, de ezzel a saját tudományos hitelét rendíti meg, mert a tudomány első feltétele tárgyának realitása. Emellett még hangsúlyoznunk kell azt is, hogy ha a vallás az animizmus elmélete szerinti téves ismereti forma lenne, melynek lényege nem önmagában, hanem az emberi elme ferde képzeteiben rejlene s azokból tisztázható lenne, akkor a vallásnak feltétlenül meg kellett s minden egyes esetben meg kell szűnnie a helves ismeretekkel: ám ez esetben csak primitiv, műveletlen és hihetetlenül ostoba emberféléknek lehetne vallása, amit azonban mégis csak ki kell kérnünk a vallás hőseinek és a modern, müveit és mégis vallásos emberek millióinak nevében, c) Az animizmussal rokon elméletek azok, amelyek a vallást szintén a primitív ismerés formájának, az ismerés létérdeke egy kezdetleges megnyilvánulásának tartják, de abban különböznek az animizmustól, hogy e primitív ismerés célzata szerintük nem az ismerő emberre magára, hanem az őt körülvevő természeti uilágra vonatkozik, tehát a vallás kezdetleges ter*mészetismeret* és magyarázat lenne. Az ebbe a csoportba

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I.:: *Huszadik század,* X. évf. 1909/5. sz. Durkheim: A vallásos gondolat eredetéről alkotott klasszikus rendszerek kritikai vizsgálata. 1.

tartozó elméletek közül a legtypikusabb: a naimizmus, amelyet Max Müller nyelvtudós alapított. Szerinte az úgynevezett vallásos érzést a természeti tünemények ébresztették, főleg a nagyság, végtelenség, mérhetetlenség vonásai, amelyek félelmet és tiszteletet keltettek a primitiv lélekben. A természeti jelenségeket élőlényeknek képzelte a primitiv ember. Ezt az elképzelést pedig a nyelű okozza, az tudniillik, hogy a typikus szógyökerek és a nyelvképek cselekvést fejeznek ki; a természeti tüneményeket az emberi cselekvés analógiájára nevezik meg, a hasonlóság alapján. Mihelyt pedig a term, jelenségek az emberhez hasonlóan cselekvő jelenségek, természetszerűleg személyesítietnek is. így a fizikai világ mögött és felett, mint ok az okozat mögött egy szellemvilág képe alakult ki, amelyben a synonim szavak következtében rokon isteni lények különültek el, s ezek egymással leszármazási, rokonsági viszonylatba kerültek. így jött létre a mythologia. Durkheim, idézett művében (u. o. 6. sz. II.) a naturizmust is találóan bírálta meg. Mindenekelőtt arra mutat rá, hogy az összehasonlító nyelvészetben magában megbízhatatlanság van az ősi szógyökerek és képek értelmezése körül. De fontosabb szerinte is az, hogy ha a vallás a világról való elmélkedésből származna s célja a természet magyarázása lenne, e magyarázat primitívsége folytán képtelen lett volna fennmaradni, régen meg kellett uolna szűnnie. Miután a tény az, hogy a hit akkor is megmaradt, amikor a természetismeret megváltozott, föl kell tennünk, hogy a vallásnak valami más célja van, minthogy az embernek az érzéki világhoz való viszonyát tisztázza. Magában a naturizmus belső struktúrájában is van olyan hiba Durkheim szerint, amely ellene mond a tényeknek. És ez az, hogy a természet jelenségei a műveletlen elmének épen nem szentségesek, hanem sokkal megszokottabbak, mint a művelt elmélkedő előtt; amiből következik, hogy a primitiv lélekben még kevésbé okoz a természet szemlélése vallásos érzést, mint a művelt lélekben. Továbbá, ha kelt is a természet látása félelmet a primitiv lélekben, ez a félelem nem a vallás jellemzője, mert Durkheim szerint, — igen helyesen, a vallást ép az jellemzi, hogy bátorít, vigasztal. Végre a tények azt mutatják, hogy a primitiv vallásokban épen nem a nagy természeti tünemények az imádat tárgyai, hanem egyes növények, állatok, tárgyak, tehát kis, elszigetelt jelenségek. Durkheim azt a végkövetkeztetést vonja le, hogy sem az ember, (a lélek) sem a természet önmagában nem lehet a vallás oka és az imádat tárgya, mert ezekből önmagukat véve, hiányzik a szentség, tehát a vallás mögött ezeken kívül és felül álló realitásnak kell, mint oknak és tárgynak lennie.

Durkheim e bírálata, ami tisztán a naturizmust illeti, kétségtelenül helyes. Ez az elmélet is a vallást a primitívséghez köti és illúziónak tartja, amellett ezen illúzió körét is nagyon megszükitve, kizárólag az érzéki természet jelenségeire szorítja. Mindazonáltal ez az álláspont, bizonyos alakításokkal, nagyban érvényesül a modern gondolkozásban. Különösen a modern sociológiai elméleteknek a vallásról adott magyarázatai vágnak össze vele. Mindezek Comte Ágost francia filozófus elméletére mennek vissza, aki szerint a vallásban bizonyos világmagyarázati formát kell látni, és pedig a legelsőt és legkezdetlegesebbet, az úgynevezett theologiai álláspontot, amelyről a primitiv ember szemléli s magyarázza a természet tüneményeit. Mivel azok törvényszerű, racionális okát adni képtelen, isteni lények megnyilvánulásainak tartja azokat. (Isten van a villámban). Ebben a szellemben tanítják a modern sociologusok is (és nyomukban a történelmi materializmus népszerűsítői), hogy a vallás a primitiv emberi elme védekezése a külső természet ellenséges és érthetetlen támadásai ellen s forrása "az okokat kereső (primitív) értelmes lény tájékozatlan kétségbeesése". (Rubin László: A vallás keletkezése. Galilei füzetek I.) Ebből következik, hogy a haladó értelmi kultúra a vallást mindinkább feleslegessé teszi, mert jobban megadja az ember biztonságérzetét, megnyugtatóbban tájékoztatja az embert a világban, mint a vallásban megkísérelt kezdetleges ismerési forma. A modern embernél tehát a vallást a helyes természetismeret pótolja s az ez alapon kifundált technikai vívmányokba vetett bizalom.

Mindezek az elméletek, Sokratestől Rubin Lászlóig megegyeztek tehát két alapvető dologban. 1. A vallást irreális, illuzorius jelenségnek tartják. 2. *Csak* a primitív ember tulajdonának nyilvánítják, mivel csak a kezdetleges értelem tévedése vezethet vallásra

Az első állitásnak a cáfolata az, hogy υαη vallás, noha az emberiségnek elég alkalma lett volna alaptalan illúzióiból kiábrándulni, s azok irrealitását belátni. A második állítást megdönti az, hogy helyes (modern) természetismerettel biró és műveit lelkeknek is van vallása, mert a vallás nem egy történeti keretekbe szorítható és *lezárt* jelenség, hanem az emberiséggel együtt fejlődő, általános szellemi tény, amely .független az értelmi ismerés formáitól. Az a bizonyos primitívség különben, melyhez ezek az elméletek kötik a vallást, nem bír történeti hitellel, mert csak valószínű rekonstrukció a mai emberről, akiben létele is tagadtatik a vallásnak. Végre ezek az elméletek a vallás történeti typusai között nem látnak értékbeli különbségeket, s ha egyszer azt a primitív elme tévedésének veszik, a pápua és Jézus vallása közt rangkülönbséget meglátni nem is képesek. A valóságnak mondanak tehát ellent, mivel ahelyett, hogy a vallást a\* hőseiben vizsgálnák, a majomember képzeleti alakján figyelik meg, s így abba a tévedésbe esnek, hogy egy realitást, a vallást illúziónak minősítenek egy illúzióval, a saját elméletükkel szemben, amelyet realitásnak vélnek.

d) A gondolkozóknak egy másik csoportja az előbbivel bi-

zonyos rokonságban és mégis nagy ellentétben áll. 1. Rokon abban, hogy a vallást szintén az ismerés egyik formájának, s így másodlagos jelenségnek tartja, 2. teljesen ellentétes abban, hogy a vallást nemcsak hogy nem a primitív ember — és természetismerés formájának tartja, hanem ellenkezőleg a legmagasabbrendű, tehát filozófiai ismeret módjának állítja. épen tagadja azt, hogy primitív, műveletlen elméknek vallása lehetne, s azt hirdeti, hogy a vallás a legmagasabbrendű, filozófiailag gondolkozó és filozófus-lelkületű emberek kizárólagos sajátja. Itt tehát a vallásnak egy nagyon magasra becsült különleges fajtájával állunk szemben, - amely azonban m,égsem önálló, elsődleges tény, hanem az ismerés egyik formája s eredménye. E felfogás egyik typikus képviselője Spinoza Benedek (1632 1677), aki a világegység megértésére szükséges logikai törvények felállításán fáradozott. Ez az ő világegysége a leghatározottabb pantheismus, mert a világ lényege, substanciája egy: az Isten. Azonban Istent ő ésszel akarta felfogni s Isten őránézve a legfőbb gondolat, a legmagasabb és legabstractabb fogalom, akikhez a tudás vezet. Ezt "Tractatus theologico-politicus (1675)" c. művében hangsúlyozza, ahol a tudást elválasztja s függetleníti a hittől, a csodák lételét pedig megtagadja. A legfőbb Jóról (1667) irt értekezésében az Isten szeretetét mondja a legnagyobb jónak, de ezt csak tudomány által lehet megszerezni. De legnevezetesebb s legjellemzőbb műve az Etica, amelyet "geometriai rendszer szerint" szerkesztett s amely szól 1. Istenről, 2. a természet és lélek eredetéről, 3. az affectusok eredetéről és természetéről, 4. az emberi szolgaságról, vagyis az affectusok uralmáról és 5. az ész uralmáról, vagyis az emberi szabadságról. Rendszerére nézve jellemző, hogy Istenből, mint az egyetlen substanciából, egyedüli létalapból logikai determinációban vezeti le a létezők összességét.

A Substantiához való személyes viszony, ez nála az erkölcsiség problémája, de mondhatjuk, ez az ő vallási teóriája, melyet, az Eticában fejtett ki.

Álláspontja az, hogy az akarat s ezzel az erkölcsiség lényege nem a vágy, kívánság, törekvés etc. világában, hanem az állítás és tagadás képességében rejlik s valójában elismerés, helybenhagyás. Ezért az ember kizárólag a megismerés segítségével lehet boldog. Ami pedig a boldogságot akadályozza, az az affectus, a melyet a test változásai és e változásoknak a lélekben tükröződő zavaros képei együtt alkotnak. Az affectus tehát idea confusa. Az ilyen zavaros képek azonban a léleknek szenvedést okoznak, boldogtalanná teszik, mert a lélek törekvése a gondolkozás által önmagát tiszta zavartalanságban tartani fenn, ezt a törekvést pedig a zavaros ideák megtörik. Ha tehát nincs tiszta belátásunk, akkor szenvedünk. Mivel testi lények vagyunk, kell, hogy affectusaink legyenek s így kell hogy szenvedjünk: ez a mi szerencsétlen, végzetes szolgaságunk. Idea

contusa szenvedés tökéletlenség valótlanság tetlenség erénytelenség szolgaság. míg az idea adäquata visz ellenkező soron át a szabadsághoz. A legfőbb életkérdés az tehát: hogyan szabaduljunk az affectustól? Mivel az affectus téves ismeret, megszűnik, ha helyes ismeretre teszünk szert, s mivel minden affectusról szerezhetünk tiszta képet, mindenik megszüntethető. A nyomor okai: az affectusok megszűnnek a szabadság forrásának: az észnek feléjük kerekedése által. De az affectus csak akkor szűnik meg, lesz tiszta ideává, ha a világgal való teljes összefüggését egészen átláttuk; akkor a fájdalom helyébe megnyugvás lép. Ha minden egyes fájdalmas esetben átlátjuk a világrend kényszerűségét: megszűnünk szenvedni. Kedvesünk halála felett azért búsulunk, mert ezt az affectust izoláltuk s ez uralkodik felettünk. De ha összefüggésbe hozzuk a halál egyetemes kényszerével, ha végiggondoljuk, hogy mindenki halandó, hogy ez változhatatlan s hiába fáj: akkor az affectus ereje csökken, az emberi ész feléje kerekedik s végre legyűri. A fájdalom helyébe az elkerülhetetlenben való megnyugvás lép.

Az aki az összes földi dolgok ideáit kapcsolatba tudja hozni az egy, végtelen Substantiával, az feléje kerekedik az egész világnak. Ez az Istenben való értelmi megnyugvás: a vallás. A mi teljes realitásunk, mondja, csak az Istenben való megnyugvásban létesül. Mert ha mi Istenben értjük meg a világot, akkor kényszerítés nélkül gondolkozunk s felfogásunk tiszta akció. A minden affectus feletti uralomban öröm gyúl fel a lélekben, amelyet Isten gondolatával kapcsolva, az egyedüli örök boldogság: az amor dei intellectualis, a mindent megértő isteni szeretet létesül. Ez egy emberfeletti öröm, mert: amor mentis erga Deum est ipse amor Dei, quo Deus se ipsum amat. Spinoza rámutatott arra, hogy ez az üdvösség mindenkinek elérhető, akiben van ratio, de persze "minden kiváló dolog épen olyan nehéz, mint amilyen ritka." Nem lehet tagadni, hogy Spinoza fejtegetéseiben a vallás valóban nem a majomember képzelődése magáról és a világról, sőt hogy itt a vallás a legmagasabbrendű ember legmagasabbrendű tevékenysége és állapota; az is kétségtelen, hogy a világfeletti győzelem, az Istennel való egység végtelenül boldog szabadsága s az életnek ez a sub specie aeternitatis való teljességrejutása a vallásnak is tulajdonai, de az is bizonyos, hogy a Spinoza vallása nem vallás, hanem filozófia, a megismerésnek, belátásnak fenséges, de teljesen értelmi ideálja. A vallás, ebben az értelemben, csâk puszta szó, az ismerés legmagasabbrendű fokának e névvel való elnevezése, amelyben a realitás nem a vallásban, hanem az értelmi belátásban, az észben van. Továbbá ez az értelmi felemelkedés, s ez a megnyugvás az elkerülhetetlenben még nem vallás, bármily igaz is, hogy a vallásban minden véges dolog Istennel kerül kapcsolatba. Azonban a vallásban uralkodó ember- és világfe-

letti öntudat sohasem fakadhat semmiféle értelmi belátásból, hanem csakis a hitből, amely az emberi szellemnek az értelemtől egészen különböző, sajátos létmódja. És végtére, ha a vallás a Spinoza amor Dei intellectualisában áll s épen olyan nehéz, mint a milyen ritka, akkor a vallás vigasztaló ereje csak néhány fennkölt gondolkozó kincse lehetne s az emberiség milliói elől örökre el lenne zárva; ez pedig semmivel sem különb eshetőség, mint az, amelyik szerint a vallás kizárólag csak a primitiv és ostoba vademberek dolga, mert a vallás egyik esetben sem általánosan emberi és reális tulajdona az emberiségnek. Magának a vallásnak lehetséges olyan alakja, amely a primitiv lelken tör át és olyan, amelyik a legműveltebb és legbölcsebb lelken izzik keresztül, de sem egyik, sem másik nem tévesztendő össze az értelmi ismerés alacsonyabb, vagy magasabb formájával. Mindenesetre ezeknek a nehézségeknek mérlegelése látszik meg a másik typikus enemű vallásteorián, amelyet Hegel (1770-1831) fejtett ki a maga absolut ideálismusában. Itt ugyanis nagyon világosan és erőteljesen domborodik ki a vallás egyetemes, általánosan emberi volta. Hegel törekvése meglehetősen azonos a Spinozáéval, mert ő is a valóság egészének logikai törvények rendszerében való egységes felfogására, a valóság lényegének .. logikai hálózatban ("gyémántkötelék"-ben) való levezetésére törekszik, s alapgondolata az, hogy a gondolkozás törvényei azonosak a mindenség élettörvényeivel, tehát hogy a léttörvény = észtörvény. A bölcsész, mondja, a fogalomban alkotja azt, ami önmagában létezik, vagyis a filozófia feladata a lét tudatosítása, amit úgy ér el, hogy az egész obiectiv valóságot az észből construálja meg. A valóság alapja s lényege az absolut szellem, s a valóság élete e szellem önkifejlése, öntudatra jutása. E szellem életének 3 mozzanata: 1. léte önmagában, 2. megvalósulása a világban, 3. visszatérése önmagába, s eszerint a filozófiának 3 része: 1. logika, 2. természetfilozófia, 3. szellemfilozófia.

A logika a tiszta észtörvények rendszere, amelyek minden valóságra érvényesek, a természetfilozófia a megvalósulásra törő szellem felszabaduló életének rendjével s menetével foglalkozik, végre a szellemfilozófia a természettől felszabadult, öntudatos szellem tana, amelyben a szellem, mint alanyi, tárgyi és absolut szellem jelenik meg. Az alanyi szellem a szellemiség azon foka, amely még a természeti álom és az egyéni lét között lebeg, s jellemzője az érzelmi fok, amely az- öntudatosság legalacsonyabb, félig még állati foka. Ezzel a fokozattal foglalkozik az antropológia. A tárgyi szellemet már az észszerűség jellemzi, amely a jogi, morális és erkölcsi fokokon halad át, míg végre az alanyi és tárgyi szellem egységének tudatára jut s ekkor absolut szellemmé lesz, ahol az alanyi szellem a maga öntudatos tulajdonává teszi a tárgyi szellemet a művészetben, a vallásban és a tudományban. (Ezeket a szempontokat az aesthetika, a vallásbölcsészet és az absolut bölcsészet vizsgálják.) A művészetben az absolut idea érzéki ruhán át sugárzik, mintegy játszik az anyagon; a vallásban, ez az eszme képzetté lesz, a tudományban pedig tiszta fogalommá. A Daliás tehát az absolut szellemnek Isten képzetében való megnyilvánulása. Ez a képzet egyfelől az *alanvi* szellem műve, amelyben az ember a világtól szabadnak s Isten élete részesének tudja magát; de ez a tudat nem lehet érzelem, amely a szellem legalacsonyabb, szinte állati foka, hanem csakis gondolkozás, amely által az ember magát az absolut szellem élete egy mozzanatának tekinti; másfelől a vallás tárgyi, obiectív tény, amelyben az absolut szellem jut önmagának tudatára a véges szellemben, tehát az absolut tudása ez a véges közvetítésével, amely csak abban különbözik a filozófiai tudástól, hogy általánosan emberi, azaz a képzet tökéletlenebb formájában mindenki számára fejezi ki azt, amit a filozófia a tiszta fogalom formájában csak a bölcsésznek mutat meg. Tehát a vallás tényleg alanyilag is, tárgyilag is, ismerési forma és pedig bármennyire sajátos is, de mégis átmeneti, alacsonyabb a filozófiai ismerés mellett, mert a tiszta fogalmi ismerés — legalább is azon keveseknek, akiknek osztályrésze, – feleslegessé teszi a vallást. Igaz, hogy Hegel is elismeri, hogy a vallásban van olyan elem, amit a filozófia nem adhat: az Istenkép áhítatot kelt, amit a fogalom nem képes, s az áhítattal cultus jár, ami a fogalmi ismerésből nem fakadhat. De épen ez mutatja, hogy a vallás nem lehet az értelmi ismerés egy fajtája, s így másodlagos jelenség, mivel az áhítat nem értelmi, hanem érzelmi jelenség. S itt Hegel okoskodása leomlik, mert a vallásról való magas véleménye s az érzelemről táplált alacsony, megvető fölfogása ellentétbe jut.

Ez világosan kiütközik *követőinek* okoskodásában, akik gondolatát *ad absurdum* vitték. így *Strauss* és *Feuerbach* elméleteiben, akiknek célja az, hogy a vallás, mint tökéletlen képzettömeg helyébe az *absolut tudást* állítsák.

Strauss, akinek "Jézus élete" c. műve világhírű lett, első volt, aki az evangéliumot mythosok gyűjteményének állította s Jézus Krisztus alakját az *emberi nem* idealistikus kifejezésének tartotta, mivel az "eszme" nem az egyénben, hanem az egyének összességének egységében: a humanitásban valósul meg. Két természetűség, csodatévő erő, bűntelenség stb. amit Jézusról tanítottak, csakis az emberi nem egészére találnak, mert csak ez véges és végtelen egyben, csak ezt emeli felül a szellem az anyagon s csak ennek fejlődése tiszta.

Természetes fejleménykép Strauss később a *lángész* kultuszát hirdette, akiben az emberi nem eszméje jelenik meg, (pl. Jézus Krisztus) s végre a személytelen, öntudatlan s mégis észszerű "Universum" imádatát prédikálta. *Feuerbach* a vallásban *képzetet* és *gyakorlatot* lát, amely azonban képzelgés és önzés. (Wesen der Religion c. művében. 1845.) Képzelgés és illúzió a vallás, mert benne az ember *önmagához* viszonyul, mintegy

idegenhez. Tehát fikció: önkettőzés, önimádás. Ide fajult a hegeli gondolat, hogy az absolut az emberben jut öntudatra. És ez Feuerbach szerint a boldogságra való önző törekvés fikciója. Hegelnek még azok a követői is, akik a keresztyén theologiában próbálták tanait érvényesíteni, pld. Lang és Biedermann, oda jutnak, hogy a vallásban különféle tudattartalmak viszonyulását látták és a keresztyénség mélyértelmű symbolumaiban hegeli tételek képszerű kifejezéseit fedezték fel.

Mindazok az elméletek, amelyek szerint a vallás az ismerésnek, az értelmi magyarázatnak formája, természetesen tagadják a vallás elsődlegességét, realitását és Önállóságát. Akár a primitiv, akár a magas fokú értelmi munka fajának tekintsék, akár a műveletlen, akár a tudós elmék sajátjának fogják fel, mindenképen átmeneti, fiktiv, irreális jelenségnek kell hogy nyilvánítsák, amelynek lényege és értéke a racionalitásban van s ahoz igazodik. Ez pedig alapvető tévedés. Ellenemond a tapasztalatnak, a tényeknek, amelyek a válást először is általánosan emberinek és az értelemtől s annak fejlődésétől lényegében függetlennek mutatják s másodszor egészen más létérdekben való gyökerezésre utalnak, mint akár önmagunk, akár a világ értelmi megmagyarázása és az e szerint való racionális önfenntartás. A vallás lényegét és értékét tehát az értelmi ismerés területén kivül kell keresni.

#### 2. A vallás, mint érzelmi és indulati származék.

A vallással foglalkozó tudósok és gondolkodók egy része régtőlfogva látta azt, hogy ami a vallásban értelmi, ismereti jellegű, a képzetek és tételek voltaképen külső, felületi, kifejezésbeli jegyei és megnyilvánulásai a vallásnak s hogy nem maga ez az értelmi kifejezés a vallás. Ezek tehát úgy gondolkoztak, hogy a vallási ismeretek és rendszerek bizonyos *érzelmek és indulatok* következményei, amelyek megelőzik s létrehozzák azokat. A vallás lényegét tehát az érzelmek és indulatok világában kell keresni.

Ezen az alapon mármost egy olyan gondolkozási typus alakult ki, amelynek képviselői a vallás tüneményeit *már ismeretes* érzelmek és indulatok alapján, mint azok *származékát* akarják megmagyarázni, ennélfogva a vallást szintén *másodlagos, származék,* és nem *sui generis* jelenségnek fogják fel; mivel pedig a vallás bizonyos kifejezésekkel és cselekvényekkel jár, tehát azt már ismert érzelmi vagy indulati tények *átalakult, módosult* formájának tekintik, amely maga *fikció* s a melynek realitása az illető érzelmi vagy indulati jelenségben rejlik.

a) Ilyen álláspontnak typikus képviselője *Ebbinghaus*<sup>1</sup>), a ki szerint a vallásban a lélek állásfoglalása történik a jövő áthatolhatatlan homálya és az ellenséges hatalmak legyőzhetetlen ereje ellen. Minden vallásban közös érzelmi jegyek: oltalom érzés a félelmes ismeretlennel szemben, védettség a rettegéstől és a legyőzhetetlentől, nyugalom a nyugtalan szív számára.

A vallás lényegét egyáltalában nem a világ vagy az ember megértésére vató törekvésben látja és keresi, hanem a hitben, mint amely a vallás centralis ténye. A hitnek 3 formáját, mintegy fokozatát különbözteti meg. Az első az, amelyet már Hume is látott: a tapasztalásból eredő hit, amely a megszokás folytán szükségszerűnek veszi gondolataink és a külső világ megegyezését s így felkelti a bizalmat a dolgok rendjében. Második a tekintély hit, amikor egy nagy személyiség a maga meggyőződését szükségszerűen reánkruházza, mert a bennünk rejlő csekélyebb képességet a maga nagyobb erejű képességével felfokozza. De a vallásos hit ezek egyikében sem fészkel. A harmadik, a vallásos hit független a valóságtól és felette áll a tapasztalásnak, nem a világ és gondolataink egyeztetését célozza, hanem az embernek a léttel szemben való kiirthatatlan igénveit képviseli. Épen az a jellemző a vallásos hitben, hogy a tapasztalat ellentétes és ellenséges tényei és eredményei dacára arra ösztönzi az embert, hogy egy ellenséges világban, mely elpusztítással fenyegeti, görcsösen higyjen a saját élete elpusztithatatlanságában. Ez a hit nem a tapasztalás szerint igazodik, hanem mindenkép a maga javára magyarázza a tapasztalást. Eszerint tehát ez a hit, amely a vallás lényege: önvédelem, mellyel a lét vad és gyilkos támadásai ellen, azok dacára az egyén megmenti életét azzal, hogy az ellenséges világot egy nagyobb hatalom: Isten uralma alá helyezi. Isten megmentheti azt, aki hisz benne s szeretetét imádatával kiviaskodja magának. A hit így megnyugtatja a bizonytalantól rettegő öntudatot, tehát a vallás a léttől való tűrhetetlen félelem reakciója. Mint ilyen, egy fiktiv átalakulása a félelem érzelmének, egy fiktiv reakció a kedélyben, mert olybbá veszi általa az ember életét, mintha úgy volna teremtve, hogy győzzön a világ felett. Az élet állandóságának kívánsága, vágya negligálja benne a tapasztalást, amely az élet múlandó voltát bizonyítja.

Ebbinghaus helyesen látta meg, hogy a vallásban a *hit* a lényeges. Abban is van igaza, hogy a hit, természete szerint felülemelkedik az érzéki tapasztaláson s a világ és az ember közötti *látszólagos* ellenmondásokat feloldja. De szerinte nem ezek az ellenmondások, hanem a *vallásos hit a látszólagos*, azaz irreális, fiktív jelenség. Az az állítása, hogy a vallásos ér-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Abriss der Psychologie (Lpz. 1908) és Psychologie (Hinneberg: Die Kultur der Gegenwart. Ihre Eniwickelung u. ihre Ziele. Systematische Philosophie 2. Aufl. Berlin u. Lpz. (1908. 4. C.) VI. Die Religion. 228 234 1.) c. műveiben.

zelem kizárólag a félelem reakciója lenne, téves. Ennek a félelemérzésnek a vallásos tapasztalásban nincs is szerepe, mert a vallásos tapasztalásban az istenitől való függésérzet és a világtól való szabadulás érzése a lényeges. De bárhogy is, Ebbinghaus nem magyarázza meg, miért fiktiv és irreális a vallásos érzelem? Azaz, nem belőle magából magyarázza ezt meg, mert a félelemből való sajátságos származását, a félelem által való kiváltottságát nem képes racionálisan igazolni. Szerinte azért fiktiv a vallásos hit, mert illúzió, azaz nem realitásra vonatkozik. De honnan állítja ezt? Lélektanilag ezt igazolni lehetetlen. Lélektanilag ellenkezőleg a vallásos tapasztalás realitása igazolható. Ebbinghausnak nem arra kellett volna fektetnie a hangsúlyt, hogy a vallásos hit azért irreális, mert képzelt hatalomban bizik, (amit igazolni nem lehet), hanem azt kellett volna kimutatnia, hogy e vallásos érzelem nem sui generis, hanem más, ismeretes érzelem származéka, mintegy átértelmezett és átalakult, de világosan abból magyarázható faja. Ezt azonban nem mutatja ki, mert akár a félelem, akár egyéb valaminek reakciójaként lép fel a vallásos érzés, még mindig lehet sui generis és Ebbinghaus nem is jár messze az igazságtól, mikor az embernek a tapasztalás dacára is meglévő kiirthatatlan létigényeire mutat reá, mint ezen érzelem forrására. Itt kellett volna mélyebbre mennie s ezen létigények közt kellett volna a vallás specialitására rátalálni.

b) Hogy a vallás származék érzelem s mintegy álérzelem is, az ma már divatos frázis. A freudizmus és ennek alapján álló psychoanalitikus irányzatok kedvenc teóriája ez. Ezek szerint a vallás a sexualis ösztönök és érzelmek censurait megjelenése az öntudatban. A tudat alatt nyersen és érzékien élnek ezek az ösztönös érzések, semmi logikai, etnikai, aesthetikai korlátok nem kötik őket. Mikor azonban a tudatba jutnak, az öntudat enemű érzékenysége logikai, etnikai, aesthetikai formákat ad nekik, átértelmezi, átöltözteti, symbolizálja, allegorizálja őket s mintegy "szentté avatja" ezeket az érzéki érzelmeket. A vallás tehát nyilván nem sui generis. Sőt egész világosan a vallás sexualis érzelem és indulat, ami a reális magvát illeti. Kielégítése is a sexualis életben történik, a mikor aztán meg is szűnik, illetve elpihen. De érdekes, hogy az öntudat valamiért annyira szégyenli ezt az érzését, hogy még álom közben is, mint álomképeket is, csak symbolizálva bocsájtja be a tudatba, hogy a freudistáknak alkalmat szolgáltasson többé-kevésbé nyakatekert álommagyarázatokra és erotikus ízű analyzisekre. Két nagy nehézség áll az eféle teóriákkal szemben. Az egyik az, hogy nincs elégséges oka az öntudat ezen furcsa öncsalásának megfejtésére. Az önmagát ámító és csaló "szemérmes" öntudat ezen hallatlan ostobaságát, ha ugyan van ilyen tendenciája az öntudatnak (amit a lényege kizár), talán meglehetne érteni bizonyos nyárspolgári műveltségű színvonalon, de miért figurázott magamagával a civilizálatlan vadember, aki nem igen szégyenli s egészen természetesnek tartja sexualis érzéseit s azokat nevén is nevezi. Hogy van, hogy mégis a civilizálatlan népeknek s egyéneknek is van vallása? Az a veszély fenyegeti ezen teóriákat, hogy a legócskább fajta metafizikába sülyednek, mikor ilyen öntudatlan "szemérmességet" suggerálnak a léleknek.

A második nehézség pedig abban van, hogy e magyarázat mellett nemcsak a vallás válik illúzióvá és irreálissá, hanem az egész szellemi élet, mert itt sem a tudomány, sem a művészet, sem az erkölcsiség öncélúsága nem igazolható és nem választható el egymástól, mivel mindenik lehet, sőt szükségképen lesz ugyanazon ösztönök fiktív származéka a tudatban.

Hogy a freudisták és rokonaik talán ilyen messzire nem mennek el, az csupán az ő következetlenségüket igazolja. Dacára annak, hogy különösen a nemi élettel foglalkozó orvosok és psychoanalitikus szépirodalmi írók műveiben nagy kedveltséginek örvend ez a teória, komolyan venni a vallásról és a szellemi értékekről való magyarázatát, amely minden obiectiv értékrealitás megtagadása, lehetetlen. *Lechner* Károly a freudizmusról való bírálatában, az orvosi tudomány szempontjából is hamis tanok felállításával és az orvosi kutatás hamis irányba való terelésével vádolja a freudizmust, amely szerinte is túlértékeli a sexualis fényezőket s ezzel lelki infectiót és erkölcstelen panerofizmusí terjeszt, amely a laikusokat, főleg a tanítókat reászabadítja a lélekelemzés erotizmust kereső műveleteire s "emiatt az erotikus tényezők mindenütt való szimatolására"<sup>1</sup>)

De eltekintve ezektől is, minden olyan theoria, amely a vallási, mint érzelmet és indulatot, valamely más érzelemre, vagy indulatra akarja visszavezetni, pusztán azért, hogy racionalizálja s ezzel sur generitását megtagadva, azt származtatott s önmagában fiktiv és ál-érzelemnek bizonyítsa, a teljesen önkényes felvétel jellegével bír és eltekintve a vallásos tapasztalat benső tartalmától kívülről akar olyas tartalmat erőszakolni abba, amely tőle idegen. Lényegében ezek a teóriák is abban a hibában szenvednek, mint az ismerési-elméletek, hogy tudniillik a vallást az öntudat korlátoltságához, az értelem fejletlenségéhez, a lélek érthetetlen butaságához kötik, amelyek alól kizárólag a vallástalanok mentesek, akik az ily fikciókat be tudják látni. Hogy a vallásban is a fejlődés egy végtelenül gazdag menete áll előttünk, s hogy ez a kifejlődés nem esik össze az értelmi fejlődéssel és azzal bizonyos tekintetben összemérhetetlen: ezt a tényt ők egyszerűen nem veszik tudomásul. Nemde csodálatos dolog pedig az, hogy ők maguk rájőnek ezekre az igazságokra, feléje kerekednek a saját öntudatuknak és átlátják annak illúzióit és ennek dacára mégsem tudnak változtatni a tényeken? Vagy a freudisták öntudata nem cenzúrázza érzéseiket azután is, miután

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lechner K: A freudizmusról. (Klny. a Magyar Paedagogia XXII1. évf. 8 10. sz.-ból. Bp. 1914,

ők már ennek a cenzúrának turpisságára rájöttek? S ha igen: miért tűrik ezt? Mert ha következetesek lennének, csakis felismert ösztöneiket követhetnék, de ezt még ők sem merik megtenni.

#### 3. A vallás, mint az erkölcsiség másodlagos formája.

A vallásról mélyebben gondolkoznak azok, akik nem pusztán ismereteket, nem is átalakított ösztönöket látnak benne, hanem bizonyos *életformát, erkölcsi* magatartást és cselekvési módot. Ezek ugyanis elismerik azt, hogy a vallás a *jellem* kérdése és dolga, s hogy gyakorlati, az életre kiható jelentősége van. Abban azonban ezek is megegyeznek, hogy a realitást itt is a *morálban*, s nem a vallásban keresik, azaz a vallást az *erkölcsiség egy alakított, származék, vagy átmeneti formájának látják*, tehát az elsődleges itt is az erkölcsiség, a vallás csak másodlagos, amely jelentését és értékét attól nyeri, hogy mennyi erkölcsiség van benne, mint reális magva az egész jelenségnek.

a) Az első ezek közül az álláspontok közül a racionalismus, az a szellemi irányzat, mely az első komoly és öntudatos kísérletet tette a vallás tudományos megértésére. Voltakép csak az újkori racionalismus fellépte óta lehet egyáltalában beszélni a vallás lényegének tudományos magyarázatáról. Nem szabad elfelejteni azt, hogy mikor a racionalismus történetileg, mint irányzat, fellépett, mint a "felvilágosodottság" világnézete és morálja, a világ nagy része megváltóként üdvözölte az ifjú bátor lovagot, aki a szellemi elnyomás sötét hatalmait jött az ész nevében leküzdeni. A racionalismus voltaképen magának az újkornak szelleme s csirái ott szunnyadoztak az újkori filozófia hajnalán Giordano Bruno és később Descartes, másfelől Bacon gondolkozásában. Mert az újkori filozófia egységes alapelve minden irányzatában az, hogy a világ és az emberi élet hiánytalan megértésünk forrása kizárólag az emberi észben van. Ez a szellem az, amely semmi egyénit, emberfelettit, az ész számára megfejthetetlent el nem ismer. Maga a felvilágosodottság mozgalma a 17. század derekán Angliából indult ki deizmus neve alatt, innen hatolt át Franciaországba, ahol materializmussá lett, ugyanakkor Németországban a Leibnitz Wolff-féle filozófiában alapot nyervén, tudományos világnézetté, a tulajdonképeni racionalismussá lett. Az angol deisták (Shaftesbury, Tindal) és a francia felvilágosultak (Voltaire, majd az encyklopedisták: Diderot etc.) a vallás lényegének igazán komoly megoldására nem is törekedtek, erre épen tudományos világnézeti jellegénél fogya a német racionalismus gyakorolt döntő hatást a kor vezető szellemeinek: Semler, Nicolai, Basedow, Herder, Lessing etc. munkásságában. A német racionalismusba beletorkollott az újkori filozófiának az a monistikus racionális iránya,

amelyet Descartes Spinoza-Leibnitz filozófiája képvisel, amíg a másik, empirikus irány az angol és francia racionalismusba olvadt bele. Ezen a helyen a német irány a typikus és így a fontosabb. Mindenekelőtt el kell ismernünk azt, hogy a racionalismus a vallás lényegének tudományos megismerése felé alapvető fontosságú lépést tett akkor, amikor rámutatott arra, hogy ig vallást is, mint minden emberi életjelenséget, az emberi szellemből kell megérteni, de viszont ki kell jelentenünk azt is, hogy maga a racionális tendencia, természetéből kifolyólag, akaratlanul is a vallás specifikus tartalmának *megsemmisítésére* tört. Ez világossá válik a racionalismusnak abból az uralkodó felfogásából, amely szerint a tudomány és a vallás közös gyökere, alapja, sőt *lényege* gyanánt *az emberi észt* Még ha a racionalismus a tudomány és a vallás területének és igényeinek függetlenítése mellett tört is lándzsát (és ez a tendencia tényleg vezette,) akkor is hallgatagon s talán akaratlanul is a tudomány egyedülvalóságát hirdette. Mert a racionalismus ugyanazt állította, amit a középkori skolastika, hogy a vallás észszerű, de belsőleg ezt a tételt homlokegyenest ellentétesen értelmezte: t. i. míg ez a tétel a skolasztikában azt jelentette, hogy a vallás az egyedüli igazság, amelyet az ész csak igazolhat, addig itt épen azt fejezi ki, hogy az észszerű ismeret, a tudomány az egyedüli igazság s mindaz, ami a vallásban ellenemond az észnek s a tudománynak, az hamis és valótlan. Az ész és a tudomány lett tehát a mérője a vallás igazságának, úgy, hogy azt egyszerűen alárendelték az általánosító észtevékenységnek. Mi a vallás lényege? kérdi a racionalismus. Az, ami benne észszerű. És ez mi? Az, ami minden vallásban közösen feltalálható, értelemszerű igazság. A vallás tehát bizonyos igazságok, tételek foglalatja, amelyek minden vallásos alakulat, esetleg elütő formáiban is feltalálhatók. Ezek a közös tételek adják a vallás tiszta fogalmái, lényegét így talált ki ez az irányzat egy "észvallást", amelyet "kitisztázott" a vallástörténet zűrzavarából. Ez a vallás abban áll, hogy van Isten, van lélek és van halhatatlanság, tehát van erény s ig^ jutalom és büntetés is. Ezeket a "tételeket" elfogadni s ezek szerint rendezni be az életet: ez a vallás, amely a becsületesség vallása, erényes, hasznos, boldog élet. Természetesen mindaz, ami ez egyes vallásalakulafokban egyéni, speciális, ami másoktói megkülönbözteti s ami által ezek az alakulatok értékességi rangsorba állíthatók, a racionalismus szerint egyszerűen tévedés, hamis, értéktelen, lényegtelen sallang. Előtte semmi különbség nincs Jézus vallása, vagy a buddhista, zsidó, mohamedán hite között, ha egyszer a fentebbi "tételekben" megegyeznek. Előtte a ker. vallás mélységei: újjászületés, predestinació, váltság, kegyelem, unió mystica stb. mind lényegtelen dolog, sőt káros is; Krisztus nem megváltó és idvezitő, .hanem, "az erény nagymestere", mert a legerényesebb, leghasznosabb, legboldogítóbb földi morált

hirdette: hogyan boldogulhatunk a földön, mások kára nélkül, minél több ember, minél nagyobb boldogulásán munkálva? A racionalismus így a vallás minden jellemző vonását lefosztogatta s azt sorvadásra Ítélte az értelem zsarnoksága alatt. Ezzel a vallás pusztító nyavalyája, penésze lett, amely lerágja róla a húst: az eleven életet, csak egy puszta fogalmi csontvázat hagyva meg.

A racionalismus félreismerte az értelem szerepét és erejét a valóság megragadásában. Amit az értelem megragadhat a vallásból, az nem maga a vallás, az élmény, hanem annak csak általánosítás útján (megalkotott üres fogalma. A valóságban nem ez a fogalom él, hanem az ezáltal tökéletlen általánosságban jelzett egyéni, számtalan alakulású élmény. A valóságban nem "gyümölcs" létezik, hanem alma, barack, szilva, szőlő; "gyümölcs" csak elvont fogalma ezeknek. A vallás igazi magva épen az, amit a racionalismus, mint nem általánosíthatót, tételeiből kihullatott; az egyéni, irracionális vonások. De az értelemnek ez a tehetetlen zsarnoksága egészen visszataszítóvá lett az úgynevezett "vulgaris" racionalismusban, ahol gőgös és dölyfös módon egyszerűen azonosította magát ez az észmorál a vallással és az egyházzal s azokat megsemmisítve, a helyükbe telepedett s vallásnak és egyháznak kiáltotta ki magát. Theologiává, igehirdetéssé, vallástanítássá proklamálta "tételeit" s letarolta a vallásos élet minden mezejét, egyes területeken sajnos, mai napig megtartván uralmát, jelszava a józanság a hitben és életben. Az élet célja a boldogság s mivel a legtöbb ember lehető legnagyobb boldogságát a józan, becsületes, mértékletes, méltányos életfelfogás biztosíthatja, ezt a szatócsmorált hirdetik a templomokban és iskolákban. Nem rossz, nem aljas az, amit hirdet, sőt tisztességes, becsületes dolog, de a tendenciája a legmerevebb utilismus s látóköre összeesik a földi élet határaival Az élet mélységei és magasságai, a lélek küzdelmeinek egész birodalma, az örökkévalóság mindent átható szempontja eltűnnek, kiesnek a vallásból. Hogyan boldoguljunk? ez az egyetlen kérdés s ezt a fontolgató értelem dönti el. Természetesen, itt a vallás meg van ölve, a hétköznapi erkölcsiség örve alatt egyszerűen meg van tagadva s másodlagos, fiktiv jelenségnek tűnik fel. A racionalismusban kétségtelenül az újkori filozófia első nagy etappe-ja zárul le, amelyben tulajdonképen az ó- és középkori filozófia evolúciója is természetszerűleg összpontosult, s ez a végeredmény a vallásra nézve végzetes lett. Nemcsak megérteni és méltányolni nem tudta a vallást, de egyenesen a kiirtására törekedett. A fordulatot ebben az örök perben az emberi szellem természetének mélyebb és helyesebb megismerése hozta meg. Ez egyúttal az emberi szellem egyetemes történetének nagy fordulópontja is s a filozófiában Kant Immánuel nevéhez fűződik.

b) Kant (1724 1804) az egész addigi filozófiát egy ma-

gasabb egységbe foglalta. Filozófiáját *kriticizmus-nak* nevezik s lényege többé nem a valóság magyarázata, mint az eddigi filozófiáé, hanem az emberi *ismerőképesség bírálata*. Kant fedezi fel tehát a filozófia specialis tárgyát és alapítja meg az egyeteme« tudományt az ismeretelméletben. Kant főkérdése az, hogy van e az észnek ereje a valóság megismerésére? Képesek vagyunk e végső elvek megoldására?

Főműve: "Kritik der reinen Vernunft", kritikailag vizsgálja a tapasztalattól független (tiszta) ész ismerőerejét. Fejtegetéseinek eredménye az, hogy a világból csak annyit ismerhetünk meg, amennyi tapasztalatunk körébe esik. Azonban nála a tapasztalás nem empirizmus és nem Sensualismus. Igaz, hogy az ismerés egyetlen forrása a tapasztalat, de ez sokkal több, mint egyszerű érzéklés. Mi a tapasztalásba olyan elemeket viszünk bele, amelyek nincsenek benne. A legexactabb tudománynak is szüksége van olyan adatokra, melyeket nem tapasztalásból vesz. A legbiztosabb ismeret, a matematika, nem tapasztalati. A tapasztalás több, mint empíria. A logika szabályait sem a tapasztalásból vesszük, sőt a tapasztalást ezek a szabályok teszik lehetővé. Vannak olyan meggyőződéseink, amelyek minden tapasztalásban benne vannak, anélkül, hogy abból erednének, pld.: az okviszony. Ez apriori tény. Ilyen bennünk az erkölcsi törvény, a kötelesség, ami nincs a tapasztalásban, a hol a "kell" ismeretlen, csak a "van" létezik. így jut Kant oda, hogy minden tapasztalatot apriori észelvek tesznek lehetővé. Kant okfejtése a következő: vannak apriori és aposteriori ítéletek. Az apriori ítéletek megelőzik a tapasztalatot, (Minden test kiterjedt.) az utóbbiak a tapasztalásból jőnek. (Ez a lámpa ég). Az Ítéletek lehetnek: analytikusok, ha az állítmány az alany egy kiemelt része (minden test kiterjedt), vagy synthetikusok (7 + 5

Most az a kérdés, hogy mi teszi lehetővé az apriori synthetikus ítéletet, vagyis hogyan bővülhet az ismeret tapasztalás nélkül? (pld. a mathematikai tételben: (7 + 5 12). A 12 tulajdonképen 7 és 5 pont összefoglalása. A pontokat térben és időben szemlélem s így alkotom meg a synthesist. Tehát van apriori tér- és időszemlélet, a tér és idő az emberi ész apriori formái (kategóriák) s ez teszi lehetővé a mathematikai ismeretet. Ez apriori szemlélet nélkül nincs ismeret. Az a kérdés tehát, hogy például érzékfeletti dolgokról lehet-e synthetikus ^ítélet? Csak akkor, ha van érzékfeletti szemlélet. Ilyen nincs. Epezért a matefizikai ismeret fikció. Istenről, lélekről nincs szemlélet, ezek tehát üres fogalmak, apriori synthetikus Ítéletek róluk nem léteznek: a fogalmak szemlélet nélkül üresek, a szemlélet fogalom nélkül vak. Az ismeret tehát fogalom f szemlélet.

Synthesis tehát csak szemlélet, ez pedig csak tér és idő által lehet. Ahol van tér és idő, ott lehet ismeret tapasztalás nélkül is (mathematika), de a metafizikában nem, mert ott nincs tér és idő. Itt tehát Kant az empirizmust és a metafizikát *egyesíteni* kívánja.

Kant maradandó érdeme annak kimutatása, hogy a *tapasztalás nem az érzékeken, hanem észelveken nyugszik*. Az apriori észelvek szabnak törvényt a természetnek. A valóság alapja az *autonom ész*.

Ugyanezt a gondolatot vitte keresztül Kant az ethikában is, amikor, az ő kora erkölcsi értékelését tekintve, a legnagyobbat cselekedte, kimutatván, hogy az erkölcsi értékelésben a jó szabályai nem Isten eszméjéből származnak, hanem hogy az az isteni, ami jó. Az erkölcsiség tehát az autonom gyakorlati észen alapszik. így lett Kant minden téren a szellem autonómiájának harcosa, s ez az ő tanának romolhatlan értéke.

Ez a tan a *vallásra nézve* is nagyjelentőségű. Kant megdöntötte a racionalismust, amikor kimutatta, hogy a racionalismus szentháromsága: *Isten, lélek, halhatatlanság,* a tiszta ész által kötelezően be nem bizonyíthatók, puszta, üres fogalmak, minden tartalom nélkül, mert nincs róluk szemlélet. Viszont nemlétük sem bizonyítható, mert a bizonyítás nem tagadáshoz, hanem ellenmondásokhoz *(antinómia)* vezet; igen és nem is a felelet.

Azonban amit a tiszta ész bebizonyítani nem tud, azt a gyakorlati ész megköveteli: kell lennie Istennek, léleknek, halhatatlanságnak. Az emberben az erkölcsi természet, mint föltétlen parancs, nyilatkozik (kategorikus imperativus), de csak ott, ahol az akarat autonómiája érvényesül. Az akarat autonómiája, szemben az akarat heteronomiájáoal, azt jelenti, hogy az akaratnak önálló, benső törvénye van, s magán kívül álló törvényt el nem ismer, az erkölcsi cselekvés tehát,minden külső indoktól független, autonom módon, a jót önmagáért kell cselekedni, a jó az isteni. Ahol az erkölcsi cselekvést külső indok motiválja, ott nem lehet szó erkölcsiségről, (moralitásról) hanem csak legalitásról (jogosságról). Kant tehát, mint fentebb is láttuk, az erkölcsi fenségét hangsúlyozza, amely velünk született, természetűnkhöz tartozik és kötelező természetű.

Itt azonban Kant egy következetlenséget csinál, mert megállapítja azt, hogy jóllehet az erkölcsiséget minden indok és kárpótlás nélkül kell cselekedni, a tapasztalás mégis azt mutatja, hogy az erkölcsiség eszméjével paralell támad a lélekben a boldogság eszméje, mint annak megfelelője. Boldognak kell lennem, ha erkölcsös vagyok! Miután pedig a tapasztalás az erkölcsiség és a boldogság közt ellenmóndást állapit meg, a kettő szükségképeni együtt haladását nem igazolja, a gyakorlati ész postulálja azt, hogy kell lennie valamely módnak arra, hogy ez az ellenmondás megszűnjék. Az, aki ezt megszünteti: Isten; a feltétele pedig az, hogy a lélek nem hál meg a földön, tovább él, halhatatlan s így az örökkévalóságban az ellenmondás megszüntethető a kötelesség és boldogság között. Az Isten, lélek, halhatatlanság tehát, bár a tiszta ész szerint üres fogalmak, a gyakorlati esz által, mint elutasithatatlan postulatumok.

mint életünk felemelő és megnyugtató végpontjai, állanak előttünk.

Itt természetesen fennáll a következetlenség. Mert a gyakorlati ész *követeli* a jót akkor is, ha boldogtalanság jár vele; és épen e *feltétlensége* miatt nincs rászorulva arra, hogy igazolja magát a fenti postulátumokkal. A vallás ilyen "szerephez juttatása" erőtelen s egyáltalán nem megtisztelő. Hiszen épen Kant hangsúlyozza, hogy "jutalom és büntetés" a moralitást legalitássá alacsonyítja; tehát a vallás megrontja az erkölcsiséget; mi szükség akkor reá? Semmi. A vallás nem tartozik itt szorosan az emberi természethez, csak az erkölcs. A vallás csak mellékes járulék, támasz. De tulajdonképen ott a hiba, hogy *vallás és erkölcs között tartalmi különbség nincs*.

Ha valamely erkölcsi parancsot egyszerűen erkölcsi kötelességből teljesítek: ez az erkölcsiség; ha Isten akaratának engedelmeskedve: ez a vallás. Lényege mindkettőnek: kötelességteljesítés. De Kant szerint az erkölcsiség magasabb kötelességteljesítés, mint a vallás, mert önzetlen, s így a vallás nála bizonyos pedagógiai jelentőséget nyer; jó addig és azoknak, akik s anjig az önértékű erkölcsiség álláspontjára nem jutottak s a büntetés és jutalom ösztökéli őket a jóra. De ha egyszer eljutnak oda: a vallás megszűnik. Kant nem látta meg a vallás specifikumát, amelyben különbözik a vallás az erkölcstől.

Amint hogy Hegel a vallást, a filozófia által halálraítélté, mert a tudás egy átmeneti fokának tartotta, ép úgy Kant is a moralitás által, mert annak egy alacsonyabb fokává sülyesztette. Kantnak örök érdeme — különösen az ő kora hedonizmusáerkölcsiség fenségének hajthatatlan hangsúlyozása, ő is egyike azoknak, akik a német nemzetet a kötelességérzet hősévé nevelték. Azonban a vallást nagyon egyoldalúan fogta fel. A Kant álláspontjával szemben épen azért egy igen fontos probléma merül fel: az, hogy tulajdonképen mi hát *a uiszony* a vallás és az erkölcs között? Ezt a kérdést később fogjuk részletesen tárgyalni, itt csak rá mutatunk arra, hogy a vallás és erkölcs között, ha van is összefüggés, van specifikus különbség is. Amint nem egyszerűen az ész dolga a vallás, úgy nem is csak az akaraté. Az erkölcs sem pusztán az ész, vagy az akarat műve, sem nem csak a kettőé. Az emberi szellem ilyen skatulyázásában végzetes hiba van. A vallás nem lehet az erkölcsiség átmeneti formája, heteronom alakja az észmorálra, sajátossága önmagában van.

c) Kant álláspontjának egyoldalú végkövetkezményeit Fichte (1762–1814) fejtette ki. Szerinte az ismerő és cselekvő Énen kivül semmi nem létezik, amit rajta kívül gondolunk, az csak az én önkorlátozása. Ez az önkorlátozás a világ, amely a gondolkozó Én alanyi, bár nem önkényes szülötteimért az önkorlátozásnak szükségképeni törvényei vannak. Az Én azonban, amely a lét lényege, nem az egyes egyéni én, hanem az általános, tiszta Én, vagyis az egyetemes törvények szerint működő álta-

lános gondolkozás, tehát *Világ-Én*. Ez a Világ-Én alkotja a cselekvés terén az *erkölcsi világrendet*. Az erkölcsi világrend diadalába vetett hitben áll a *vallás*. Lényegében tehát a vallás: *tisztelet és szeretet, hódolat és odaadás az erkölcsi iránt*. Fichte szerint nincs szükség külön, személyes Istenre, isteni az erkölcsi törvény egyedül. Később bizonyos mystikus panteizmus felé hajolt Fichte, de lényegében az ő tana megmaradt tiszta moralizmusnak, amely, mint ilyen, ugyanazon megoldatlan nehézségbe ütközik, mint a Kanté.

d) A moralizmusnak a modern filozófiában legnagyobbjelentőségű képviselője, s ez irány betetőzője is *Comte* Ágoston, francia filozófus, a *pozitivizmusnak* nevezett filozófiai rendszer és irány megalapítója. Filozófiájának alapja a *tapasztalás*. Szerinte az emberiség a nagy filozófiai rendszerek ideálismusában nem kapott megbízható, szilárd alapot a haladáshoz. O a tapasztalás alapján biztos életfilozófiát akart adni.

A vallás és a filozófiai spekuláció üres mesterkedéseiben megrendült hitet a tudomány, még pedig az exact, pozitív tudomány által akarta pótolni, mely szerinte egyedül lehet biztos vezetője az embernek a világ meghódításában. Evégből a pozitív tudományokat olyan rendszerbe óhajtotta állítani, amelyből az emberi társadalmat megérteni és fejleszteni lehessen. Mert csakis a pozitív tudomány alapján szervezett társadalom állhat meg a lét küzdelmében. Comte problémája tehát a tudományok fejlődésének törvényeit s a fejlődésben azok összefüggését kimutatni. így alkotja meg a tudományok hierarchiáját, az u. n. "történeti törvény" alapján. Szerinte minden tudomány, (általában az értelmi tevékenység) három történeti stádiumon halad át, úgymint: a theologiai, metafizikai és pozitív állásponton. Az értelem először theologiailag magyarázza a természeti jelenségeket, amelyekben isteni ténykedést lát, azután a jelenségek mögött bizonyos elvek, az anyag, az erő, a substantia lételét keresi, mint okot: ez a metafizikai álláspont; végre természeti törvényeket fedez fel a tüneményekben és ez a pozitív felfogás.

A tudománynak pozitív állásponton kell lennie, tehát nem az a feladata, hogy természetfeletti dolgokat kutasson, hogy a dolgok lényegét keresse, hanem hogy megállapítsa a lefolyás törvényszerűségét és ez által az emberi előrelátást a haladás érdekében kiművelje.

Eszerint a tudományok között rangkülönbség létezik. Az a legmagasabb tudomány, amelyik leghamarabb ment át a theologiai és metafizikai stádiumon a pozitívra, s minél később tette meg ezt a lépést, annál alárendeltebb helye van a hierarchiában, így nyeri a következő sorozatot: matematika, astronomia (tkp. mechanika) fizika, kémia, biológia, sociologia. Mindenik feltételezi az előzőket és még valami új momentumot kapcsol hozzájuk, amely önállóságát biztosítja. (Pld. nála a matematika tárgya a mozgás; az astronomiáé a mozgás

a mozgás + anyag + fény, hő, hang stb.; éhez járulván a minőség, adja a kémiát; éhez az egyediség a biológiát; éhez a történelem, a sociologiát.)

A végcél tehát az emberi társadalom megértése, s ez alapon a világfelett való uralom.

Látható, hogy ebben a rendszerben a vallás meg van semmisítve. Comte 2 eszmét ismer, amely az úgynevezett vallásban lényeges: az Isten és a halhatatlanság eszméjét. (Lényegében a racionalismussal azonos.) Azonban e két eszmének pozitív valósága és haszna tulajdonképen csak a "humanitás" eszméjében van, amennyiben az isteneszme csak az emberi összességnek a képe, kollektiv ideális megszemélyesítője, "az örök emberi" jelképe; a halhatatlanság pedig csak dogmaszeű kifejezése a jó maradandóságába vetett emberi hitnek.

Isten és halhatatlanság tehát nem pozitív valóságok, hanem emberi tények összege s az emlékezeten alapuló következtetés az emberi javak maradandóságára. A dogmák és a kultusz sem valóságos tényekre vonatkoznak, hanem a képzeletnek szolgálnak segítőeszközökül, hogy az emberben lelkesedést keltsenek a "humanitás" iránt.

Mi tehát a vallás? *Lelkesedés az ember iránt*, a humanitás szeretete, általános emberszeretet. Ez a vallás valóságos tartalma, pozitívuma.

A tudomány mellett azonban egészen alárendelt szerepet játszik, mivel a tudomány maga egyedül a valóság rendszere, s ami a vallásban pozitívum, azt a tudomány érti meg, hogy az embert uralomra segítse a világfelett s a vallásnak nincs más szerepe, minthogy a tudomány által igaznak és hasznosnak itélt pozitívum elérésében, mint érzelmi tényező, segítse az embert célja felé. A vallás annak a Humanitásnak cultusa, amelyet a tudomány, mint egyedüli igazat és jót, felfedezett. Epenezért mindakettőt ugyanaz a törvény élteti: a tudomány törvénye. Ez a törvény, amint láttuk, abban áll, hogy a tudományos ismeret egy alaptudományból, a matematikából bomlik szét a valóság rendszerévé. Épenígy követi ezt a törvényt a vallás is, amely nem egyéb, mint *emberszeretet, moralitás*, s szintén egy alapérzelemből: a nemi vonzalomból bomlik szét és tágul ki a család, a faj, a nemzet, az emberiség szeretetévé.

Comte elmélete alapján megkísérelte felállítani a *pozitivista vallást* is. Lényege az, hogy benne a szeretet *jelképekbe* öltözik, megszemélyesíti a pozitív valóságot, hogy kívánatossá tegye azt. Sőt Comte egy pozitivista "szentháromságot" is konstruált, amelynek tagjai a Nagy Lény (emberiség), a Nagy Fétis (a föld), a Nagy Környező (a tér.)

Élete második felében maga is elégedetlenné vált tanának ezzel a részletével, s egy mystikus álláspontra helyezkedett.

Filozófiája, a vallás szempontjából, végzetes hibában szenved. Meglátszik, hogy Comte a lélektant nem tartotta tudomány-

nak, mert lélektanilag teljesen félreismerte α vallásos emberi. Hiszen a vallásnak egyik döntő vonása épen az, hogy benne az ember tiltakozik a puszta emberi ellen, s arról tesz bizonyságot, hogy az ember sohasem elégedhetik meg az emberrel. A vallás mindig, minden fokon egyenes tiltakozás az ember imádása ellen.

Sőt a vallásban épen az emberi lét, a humanitás *tökéletlenségének* megrendítő átélése a fontos, amely *kényszeríti* az embert arra, hogy az emberinél *magasabb* életet keressen, és az *isteni* életet megragadja. Ez az isteni élet pedig más és több, mint az emberiség múltja, jelene, jövője együttvéve, mint az emberi tények összessége; a vallás imádatának tárgya nagyobb annál, amit a tudomány a valóságból megragadhat, és a vallásban a szeretet csak *eredménye* a hitnek, amely minden értelmet felülhalad.

e) A modern tudományban kétségtelenül előkelő szerepet játszik W.-Wundt, a nemrég elhalt német filozófus, aki a vallás problémájával is behatóan foglalkozott "Völkerpsychologie" (II. Band. Mythos u. Religion. Lpz. 1911.) c. nagy művében. Teóriája szintén azokéhoz csatlakozik, a kik a vallásban egy elsődleges létérdek másodlagos s így voltaképen fiktív megnyilvánulását látják, és pedig szintén az erkölcsi létérdekét. Módszere azonban eltér az eddig tárgyaltakétól: néplélektani kutatásokon alapúi és a kollektiv fantázia erkölcsi célzatú alkotásának fogja fel a vallást.

Nagyon gazdag és érdekes művének a vallásra vonatkozó gondolatmenetét a következőkben ismertetjük.

Szerinte a vallás a mythosképző fantázia szüleménye. Minden vallásban lényeges az érzékfeletti világba vetett hit, amely világban az ember legfőbb törekvéseit hiszi elérhetőknek. Ez érzék feletti világ ideája a mythosban jelenik meg, amely nem vallás, hanem primitiv világnézet: vallás, erkölcsi nézetek és tudomány naiv egysége. A mythosban a néplélek egésze tükröződik primitív fokon. A mythos a fantázia alkotása s ezt W. élesen szembeszegzi az értelemmel, amelynek lényege az okkeresés, míg a fantázia lényege az indulatok átültetése a világba, megszemélyesítés, meglelkesítés. A mythosból ered a kultusz. A kultusz állandó cselekvési forma az átültetett s az embertől függetlenített indulatokkal szemben, amelyek a világot szellemekkel népesitik be. A mythosban alakul ki az Istenkép, a démon és a hős kombinált ideája. Isten lényege: az érzékfelettiség, halhatatlanság és erkölcsi jelleg. Az erkölcsi jelleg abban áll, hogy Istent emberi indulatok mozgatják s így befolyásolható is, erre valók a szertartások és áldozatok. Az Istenkép evolúciója a köv.: Isten egy az érzéki symbolummal (fétis, bálvány maga Isten). Az érzéki kép mágikus symboluma Istennek. Végre csak látható kifejezése a láthatatlannak a művészi symbolum. Legmagasabb symbolum az istenember, aki közvetíti önmagán át Istent s a vallás incarnációja. A polytheismus tulajdonképen az emberi társadalom érzékfelettibe átvitt képe. Benne lényeges a jó és a rossz küzdelme, a vég a jó diadala. Az isteneszme evolúciója az emberi szellem fejlődésének mérője, az erkölcsi fejlődés mértéke, mert az Isten életideál. Epenezért a vallás tulajdonképen az erkölcsi ösztön kielégítésére tör. A vallás fejlődése a szellemi felé halad, s legmagasabb foka a symbolumnélküli tiszta vallásos érzelem. Wundt műve a vallástörténet psychologiájának tekinthető. Vannak fogyatkozásai. Első az, hogy a néplélektan eszméje fikció, néplélek nincs. Második az, hogy psychologiai alapon nem lehet értékelni a vallást. Téves is a symbolumapadás felvétele mérő gyanánt.

Harmadik az, hogy a fantázia nem *teremti* a vallást csak képszerű kifejezést ad az értelmileg megfoghatatlan élménynek; a realitas nem a fantáziában, hanem a hit által megragadott és a képzeleten átsugárzó irracionális valóságban van. Wundt megfosztotta a vallást realitásától s puszta illúzióvá tette.

f) A teóriáknak ebbe a csoportiába kell sorolnunk a társadalomtudományi vallásmagyarázatok azon legszellemesebbikét, amelyet E. Durkheim alkotott meg: "A vallásos élet elemi formái" c. művében.]) Feltevése az, hogy a vallás társadalmi, az emberek együttéléséből származó tünemény, s ő ezt a társadalmi tényt, az ember vallásos természetének titkait egy concret adottságból: az austráliai totemizmusból akarja megfejteni és megmagyarázni. Kiindulási pontja nagyon helyes, amennyiben azt mondja, hogy minden vallás tüneményei, bármily furcsák és különösek legyenek is, valamilyen realitást fejeznek ki, szimbólumaik alatt valóság van, amely jelentőségüket megadja. Hamis vallás nincs, mindenik a maga módján az emberi élet tényleges szükségletének és adott feltételeinek felel meg. Azonban nem kell azt hinnünk, hogy e realitas sui generis. Durkheim szerint világosan nem az, mert a vallási képzetek társadalmi képzetek, amelyek társadalmi realitásokat fejeznek ki. A társadalom a megismerhető legnagyobb értelmi és erkölcsi realitas. A vallás maga nem oszthatatlan egység: szövedéke szertartásoknak, myíthosoknak, dogmáknak, rítusoknak. Tüneményei 2 csoportra oszthatók: hitbeli meggyőződések és rítusok, tehát ismereti és cselekvési elemek. A rítust azonban minden más cselekvéstől megkülönbözteti a tárgya, amelyet a vallásos képzetektől nyer. E képzetekben lényeges a szent és a profán ellentéte. A világ e teljesen ellentétes két részre oszlik s a vallás célja az, hogy az embert a profánból a szentbe vigye át s ezzel újjá szülje (halál-újjászületés.) A vallási képzetek tehát a szentség (szent dolgok) természetét és összefüggését fejezik ki, a rítusok pedig e szentségekkel szembeni viselkedést előíró szabályok. A vallás mindig valamely kollektivitásnak közügye.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Paris. 1912. Magyarul ismertette: Nagy Dénes, a Huszadik Század XIII. évi. 26. kötet, 11 12. számában, 1912-ben. Ugyané folyóirat a már idézett helyen két részletet közölt le a munkából magyar fordításban. (Lásd előbb!)

Az animizmus és naturizmus pompás bírálatában, amint utaltunk is rá, arra az eredményre jut, hogy sem az ember, sem a természet önmagában szent nem lévén, az a realitás, amely a szentséget hordozza, mindkettőn túl van és belőle fakad a vallás értelme és jelentősége. Megint egy magában igaz megállapítás, amely azonban helytelen eredményre vezeti őt. Az ausztráliai totemizmusban, amelyet Durkheim helytelen, de valószínűleg szándékos (mert apriori teóriáját támogatni látszó) egyoldalúsággal a vallás typusának tart, a főjeüemvonás szerinte az, hogy a totemikus lények képmásai inkább szentségek, mint maguk. Az ember is, mint totemtestvér, szent jellegű. A totemizmusban tehát fő a képmás, vagy jelkép, mely egyrészt külső és érzéki formája az isteni személytelen erőnek, másrészt symboluma annak a társadalmi közösségnek (Klánnak), amely imádja. Ez arra vall, hogy a totemizmus istene maga a társadalom, (a Klán) állat, vagy növényfaj formájában symbolizálva, tárgyiasítva. Mert, mondja Durkheim, "egy társadalomban minden meg υαη, ami a lelkekben a rájuk gyakorolt hatás révén az istenség érzetét felkeltheti". A hívő nem téved, mikor valamely erkölcsi hatalom létében hisz, ez a hatalom meg van: a társadalom. A tévedés a jelképekben, a figurákban és metaforákban van, amelyek közt a társadalom reális hatalma lüktet, mint konkrét és élő valóság. A vallás azon, önmagukban téves fogalmak (képzetek) rendszere, melynek segítségével az egyén elképzeli a társadalmat, amelynek része.

A vallásos élet legkülönfélébb nyilvánulásainak ugyanaz az alapja és célja; az embert önmaga jelé emelni, (helyes!) s vele magasabb életet életni, mint aminőt élne, ha csupán egyéni hajlamainak engedelmeskednék. Ezt képzetekben fejezik ki a vall. meggyőződések, szervezik és folyvást szabályozzák a rítusok. E magasabb élet nem álom, hanem realitás. A vallásos életet élő hivő érzi, hogy a vallás célja nem a megismerés, nem a tudás, hanem az élni segítés. A hívők ez egységes érzése nem lehet illúzió s tapasztalásuk értéke nem áll a tudományos tapasztalaté alatt, (igen mély gondolat önmagában, eredetileg Jamestől való.) De ebből nem az következik Durkheim szerint, hogy a vallásos tapasztalatban megérzett realitás obiective megfelel a hivők vallásos képzeteinek, hanem az, hogy e képzetek alatt a társadalom realitása lappang. Melyik társadalomé? Bármennyire is visszatükrözi minden vallás a meglevő és őt produkáló társadalom jó és rossz oldalát, ez a realitás mégis az ideális társadalom. A kollektív érzelmekel és eszméket időről-időre az ideális társadalom eszméje erősíti meg a vallásban s azért a vallás örök, létező realitás, amelyet a tudomány meg nem tagadhat.

Alig van rendszer, amelyben a legigazabb s legmélyebb meglátások oly csodálatosan hamis eredményre vezetnének, mint Durkheimé. A vallásnak kétségtelenül mélyen igaz vonásait

látta meg: az emberen és a világon *túl utaló*, az ismereti formákat meghaladó, a *szent* felé irányuló természetét, azt a sajátosságát, hogy az embert *önmaga felé* akarja emelni. Sőt a vallás *közösségi* természetét is, melyből az *egyéni hit* táplálkozik, helyesen emelte ki.

Kettős hibája az, hogy a vallás realitását az *erkölcsi* realitásban, az erkölcsit pedig a *társadalomban* (annak egy ideális eszméjében) látja kimerültnek. Épen az a döntő tétele téves, hogy (akármelyik) *társadalomban minden meg uan, ami az isteni hatását teszi a lélekre.* Egyik társadalomban sincs meg ez *önmagában,* a társadalom épúgy rászorult, mint az *egyén* arra, hogy a sui generis, szuverén, ember- és világfeletti *szentség* átalhassa, megszentelje, maga fölé emelje. Apriori dogmája így rontja össze csodálatos érzékét a vallás specifikuma iránt.

A vallás nem lehet az erkölcsi létérdek másodlagos és így fiktív formája. Hogy az erkölcsiséggel szoros összefüggésben van, az tagadhatatlan, mert involvál maga után egy határozott erkölcsi életet. De mini az erkölcsiség *indoka*, a vallás mégis önálló és különböző realitás az erkölcsiséggel, mint független realitással szemben. Például Jézusnál a vallás *döntő alap* az erkölcsiségre s ez az erkölcsiség a legfenségesebb, ami elképzelhető, de mégis több, sőt más, mint az erkölcsiség. Az erkölcsiség a vallással kapcsolatban *gyümölcs*, *eredmény*, *folyomány*, és pedig csak az *egyike* a számos ilyeneknek, a melyek a hitélmény specialitásából folynak. Ez a felfogás sem állhatja meg tehát a maga helyét a tudomány ítélőszéke előtt.

#### 4. Negatív álláspontok.

Az eddig tárgyalt összes álláspontok, bár a vallást mind másodlagos jelenségnek minősítették, mégis bizonyos *pozitív* jelleget és értéket tulajdonítottak neki, s egyben-másban nélkülözhetetlen fontosságát is elismerték. A most következő teóriák és álláspontok a vallással szemben *negatióban* vannak, és pedig vagy *kirekesztik* a vizsgálódás s általában az élet teréről, mint nélkülözhetőt, megismerhetetlent vagy feleslegest, avagy egyenesen *tagadják és elítélik* minden jelentőségét és becsét s valósággal kiirtandónak vélik az életből. Lássuk ezeket:

a) A kirekesztő álláspontot a vallással szemben legjellegzetesebben az angol empirista filozófia képviseli. Az egész irányzat alapelve az, hogy az igazságot csak tapasztalati úton, az érzékek alá eső reális világból lehet megismerni.

Bacon (1561-1626) érdeme tulajdonképen az *induktiv* tapasztalati módszer felállítása volt, amely szerinte egyedül alkalmas arra, hogy előítéleteinktől (az idoláktól) megszabadulva, a

részleges dolgokból kiindulva, fokozatos általánosítással eljuthassunk a világ törvényeinek megismeréséhez. Módszerét úgy jellemzi, hogy az nem a hangya rendszertelen gyűjtő empirizmusa, nem is a pók magából hálót szövő speculációja, hanem a méh gyűjtő és feldolgozó munkája. Azonban ez a módszer természetesen vezetett oda, hogy Bacon a testi és szellemi tudományokat élesen szétválasztotta, s ezáltal a vallás tudományos megértését lehetetlennek nyilvánította. Szerinte a valláserkölcsi igazságok *kijelentett* igazságok, amelyeket ésszel fölfogni nem lehet, nem is szabad, hanem egyszerűen hinni kell, bármily abszurdumok is az ész előtt. Ez a hit azonban csak tekintély hit, elfogadása az egyház dogmáinak. Természetes tehát, hogy az ilyen dualizmus ε szellem megtagadásához s ezáltal a vallás megsemmítéséhez vezet.

Ezt világosan keresztül vitte *Hobbes* (1588-1679), aki az újkori filozófiában a materializmus első következetes képviselője, s aki szerint összes ismereteink érzéki benyomásokból keletkeznek, amelyeket a külső tárgyak egész mechanikusan gyakorolnak az érzékszervekre és az agyra. A természetben minden anyag és az anyagot a személytelen szükségszerűség mozgatja; az embernél pedig egyetlen törvény az önfentartás; az erkölcsiség egyszerű megalkuvása az egyéneknek a köz önfentartása javára, lemondván arról a természeti jogról, hogy homo homini lupus. Ami a vallást illeti, az Hobbes szerint az érzéki ember félelmén és hiszékenységen alapul, obiectiv alapja és becse nincs, az állam azonban sikerrel használhatja fel a népszenvedély megfékezésére.

Ezt a gyarló materializmust *Locke* (1632-1704) tette bírálat tárgyává, főképen "Az emberi értelemről" írott művében. Itt két eredményre jut: 1. Nincsenek velünk született eszmék. 2. semmi sincs az értelemben, ami előbb az érzékekben ne lett volna. Az ismeret alapja tehát a *tapasztalás*, de ez lehet *külső*: az érzéklet (sensation), és lehet *belső*: a gondolkozás által szerzett eszmék (reflexion.) *Az érzéklet ad anyagot a gondolkozásnak*, s ebből keletkezik a tér, idő, ok, öntudat substantia eszméje, a gondolkozásnak az érzékekre gyakorolt reflexiói folytán; de így jutunk az *erkölcsi* fogalmakhoz is, mert a gondolkozás a hasznos és a káros érzéklése alapján statuál bizonyos viselkedési szabályokat; így jutunk *Isten* fogalmához is, mivel a világra alkalmazván az okságot, eljutunk az első okhoz, aki Isten.

Istenről, mivel nem érzékelhető, semmit nem tudunk. Istenről szerzett ismeretünk a *kijelentésből* származik, de mivel feltehető, hogy azt Isten az ember felfogó képességéhez mérte, ezért a kijelentésnek *ésszerűnek* kell lennie, — ilyen a ker. vallás is, s ami benne nem ésszerű, az elvetendő. (Racionalismus).

Lockenak ez az egész racionalismusa, amely az. Első

ismeretelméleti kísérlet a filozófia megalapozására, különféle következményekre vezetett. Így 1. a szellem megtagadására, amelyet a francia materiálismus vont le, 2. az érzéki világ megtagadására, amelyet Berkeley vitt végbe és 3. az ismeret lehetőségének kétségbe vonására, amelyet Hume hangoztatott.

Berkeley (1684-1753) kijelenti, hogy épen megfordítva érzékleteink csak saját eszméinkről tesznek bizonyságot, amelyekből külső tárgyak lételére nem következtethetünk. Ilyenek nincsenek is, mert bizonyos valósága csak az önmagát és saját benyomásait észrevevő alanynak van. Maga a természet sem egyéb, mint saját, észrevételeink összesége. A mindenség tehát öntudat, szellem. Észrevételeink azonban nem önkényesek, hanem kényszerűek és egymással egységet alkotnak: ez pedig egy tökéletes szellem: az Isten lételére és egyedüli valóságára mutat. Ez a subiectivismus jellemző módon fejeződik ki, az előbbi irányzattal kapcsolatosan Hume (1711-1776) filozófiájában. Ő ugvanis abból a Locke-féle alapból kiindulva, hogy az eszméket az érzéklet és a gondolkozás együtt adja, arra a következtetésre jut, hogy az eszmék obiectiv igazsága bizonytalan. Főleg megtámadta az okozatosság eszméjét. Szerinte a, szigorú induktiv módszer alapján csak annyit állíthatunk, hogy egyik dolog a másik után következik, de azt nem, hogy közöttük szükségképeni kapcsolat lenne.

Ezt a szükségképeniséget, ezt az okozatosságot a *megszo-kás* és az abból származó bizalom, *hit* alapján tulajdonítjuk a dolgoknak. Ép ily bizonytalan az én, mint substantia, vagyis a *lélek* létele, mert tüneményekből, következtetés utján jutunk el a közös, alany, a lélek fogalmára, th. ez is az okozatosságon alapszik. Ép így az *akarat szabadsága*, mert itt az akarat, mint *első ok*, van feltételezve, viszont a *determinizmus* is mert ez merő okozatosság. így elesik az *erkölcsi felelősség és Isten lételének bizonyossága is*.

így feneklett meg az empirikus irány a skepsisben, nemcsak teljesen lehetetlenné tévén a vallást, de tudományos megértését is kizárva. Igaz, hogy viszont ez az irány mutatott rá az *ismerő-képesség* bírálatának alapvető fontosságára s arra, hogy a vallást is az *emberi szellemben* (észben) kell megragadni s nem transcendens tényeiben. Ez alapon bomlott ki a racionalismus ismertetett első tud. megértési kísérlete a vallással szemben.

A végső következményeket ez irányban a vallás magyarázatára nézve a modern filozófiában élénken tükrözi *Spencer Herbert* evolucionismusa. Ő a vallás problémáját a tudománynak és a vallásnak egymáshoz való viszonyában szemléli. Ez a két terület ott van egymás mellett az emberi szellemben s mindakettő az embernek a világhoz való viszonyából keletkezik. Az embernek a világhoz való viszonyát azonban megelőzi egy Megismerhetetlenhez való viszonya, amely minden tapasztalatot megelőzően ott van az észben, s amelyet sem meg nem foghatunk,

sem el nem mellőzhetünk. Ez a Megismerhetetlen ott van minden dolognak eredetében, lényegében és céljában. Maga a világ és az ember ettől a megismerhetetlentől függenek. A tudomány célja az, hogy a Megismerhetetlentől függő véges világot vizsgálja, a vallás pedig nem egyéb, mint a Megismerhetetlennek a lélekben önkényt születő érzelme, amely ezáltal benső támasztékot ad a tudománynak, noha ez csak sejtelem az örökkévalóról. A tudomány tehát azt a hatást vizsgálja, amely a megismerhetetlenből ered, de amelyet csak a vallás, a hit birtokol valamely ősi sejtelem érzés formájában. Azonban ez a teória kétségtelenül intellectuálista. A vallás felvétele itt egyszerű logikai szükséglet, amelyről a puszta logikai felvételen tul semmi nem állítható. Ez egy negativ intellectualismus a vallással szemben, agnosticismus. Természetesen ebben van a döntő hibája is. Hiszen itt a vallás az absolutum megismerhetetlensége miatt voltakép tárgytalan marad, imádatának tárgyát meg nem ragadhatja. Már pedig azt állítani, hogy a vallás olyan tárgyra vonatkozik, amely nem lehet tárgyává, a valóságnak ellenemondó, hamis állítás. A valóság az, hogy a vallásos ember ismeri imádata tárgyát és ez ismerés által lesz vallásossá. Csakhogy ez az ismeret nem intellectualis, racionális ismeret, hanem a hit munkája, amelyet Spencer sem, de egyetlen intellectuálista sem látott meg és tisztázott.

b) A tagadó, illetve elítélő álláspontot a vallással szemben képviseli mindenekelőtt a pessimizmus, az elaggott világkor szomorú életfilozófiája, amelynek prófétája Schopenhauer. Főművének címe: "Die Welt, als Wille und Vorstellung". Magyarul is megjelent "Az akarat szabadságáról" irt műve és kisebb értekezései a Filoz. Írók Tárában. Egész teóriája a lét rosszaságának, az élet értéktelenségének és megsemmisülésre érdemes voltának hirdetése; van az ő okfejtésében logika, szellem, intuitio bőven; de van igen sok affectáltság, felületesség is s a komolyság hiánya nyilván meglátszik rajta mindenütt; ez a teória szellemes játék, de sehol sem árulja el egyetlen írása se azt, hogy ez az ő mély, komoly, rendületlen meggyőződése. Bámulatos, játszi könnyedséggel, mintegy mosolyogva szidja az életet s csúfolkodik vele, de fejtegetéseit nem hatja át seholsem a lét rosszaságának valóságos, megrendítő tapasztalásból származó komoly és fájdalmas meggyőződés. Ezért van az, hogy Schopenhauer divatfilozófus lett mestere és tanítója henye és könynyelmü lelkeknek, akik egyéb teendő hijján, persze meggyőződés nélkül, szívesen érzelegnek és bölcselkednek a lét rosszasága felett, de egész lelkükkel csüggenek a "megvetett" élet örömein. A pessimizmust Schopenhauer "előkelő" dologgá tette, de hála Istennek — hatalommá Unni nem tudta, erre ő maga nem volt elég nagy és komoly. Seb. szerint az emberi ismeret, amint Kant megállapította, teljesen subiectio jellegű, a dolgok ránk nézve csak alanyi képek, képzetek. Ezeket a képzeteket

az értelem csinálja, az egyetlen és egyedül lényeges emberi tevékenység. Az értelem azonban nem szellemi tevékenység, hanem egész, mereven értelmezett materiális származék: agyműködés. "Az agyvelő" az ember lényege. Sch. th. egyrészről merev racionalista, de ugyanakkor a legmerevebb materialista is: ebből a kettőből természetesen következik, hogy a "vallás" az ő szemében semmi, a személyes Isten léte képtelenség, a hitnek nincs valóságos tárgya, mert a vallás nem is a képzetekben van, sem a földi, sem a földöntúli dolgok képeiben, ezek egyaránt fikciók. Mi hát az egyedüli valóság? Erre a kérdésre a racionalista és materialista bölcs metafizikai feleletet ad. A dolgok lényege igen is felismerhető. (Hogy hogyan? azt soha el nem árulja, mert hiszen önkényesen veszi fel). Ez a lényeg, a világ lényege, a valóság maga: az akarat. Itt azonban nem az emberi (egyéni) akaratot kell érteni, nem valamely psichologiai tényezőt, hanem egy metafizikai valóságot, mely minden létező alapját s lényegét teszi. "Akarat"-nak nevezi, holott személytelen és öntudatlan, s ugyanakkor mégis szándékos és céltudatos: tervszerűen törekszik, bár szándéktalanul, a maga megvalósítására. Ez a sokszorosan ellentmondó valami lényegileg: törekvés a létre, lenni akarás. Honnan, hogyan, miért? nem tudni. Hogy lehet öntudatlan és szándéktalan, ha mégis szándékos, célzatos és tervszerű? ez örök titok. Ez a személytelen és öntudatlan Akarat obiectiválódik a dolgokban, a szerveden életen keresztül fel az emberig, de igazi tárgyiasulása ember, sőt legspecialisabban az emberben is: az agy. (Fetetejére állított hegeli gondolat!).

Az agy az az orgánum, amely által az *Akarat* (a világ) *képzetté* (öntudatossá) lesz s alanyra és tárgyra (ember és világ) oszlik ketté, a tárgyi világban pedig tér, idő, s okság és okozatosság kategóriáiban bomlik szét. Az akarat az agyban "gyertyát gyújt önmagának", ösztönből megfontolássá, ingerekből indokokká, ez alapon elhatározássá, erkölccsé, jellemmé, erénnyé és bűnné válik. De ez az "erkölcsiség" – mechanikus, gépies, anyagi jellegű (tehát nem is erkölcsiség), nem "szabad", meri szabad akaratról szó sem lehet. (Különben Schopenhauer kápráztató játékot űz az akarat szabadságának kérdésével, úgy, hogy lehet is, nem is). Az akarat maga tehát metafizikai valami és nem anyagi, mert *az anyagot ő szüli* az agyban, másfelől mégis az anyag csak képzet, *látszat*, hiszen valósága csak az akaratnak van, amely az anyagot megelőzve s azt szülve létezik. Itt is megoldatlan ellenmondás van, merő játék a szavakkal.

De a legnagyobb ellenmondás mégcsak ezután következik, Ha az akarat a dolgok lényege, ha a lét nem egyéb, mint lenni akarás, törekvés az életre, akkor az ember, mint az akarat tulajdonképen öntudatos megvalósulása, céljául nem tűzhet ki egyebet, mint minél intenzívebb kifejlesztését önmagában s önmaga által ennek a titokzatos akaratnak. Ez volna a logikus, de

Schopenhauer "csakazértis" az ellenkezőt tanítja. Szerinte a cél — s ezzel együtt a boldogság — az életre irányuló akarat megtagadása. Hogy jut ő ide? Nagyon különösen, itt ismét egy ellenmondás által vágja ki magát. Igaz, hogy az egyéni akarat nem szabad, de az Akarat, az egyéni létet megelőző akarat, a tulajdonképeni akarat mégis szabad, mert ki van véve az okság alól, amelyet maga teremt az értelem által. Ennek az eredeti szabad akaratnak korláttalan egoista lényege: az élni akarás. De ez a korláttalan törekvés a saját tárgyiasulása folytán térbe, időbe, okozatosságba bonyolódik, rabszolgává lesz s *örökös*, végtelen hiányát érzi a kielégülésnek: épen ezért állandó kísérője a fájdalom. A fájdalom pedig rossz, a fájdalom megsemmisítendő, de az élettől el nem választható. így az akarat az emberben önmagával jut tragikus dilemmába: élni akar s mégis meg kell magát semmisítenie. A fájdalom rábírja az embert, hogy lemondjon a saját lényegéről, az akarásról. De Schopenhauer szerint az akarás nem a halál által szűnik meg, mert hiszen, az egyén halála nem érinti az akarat életét, az egyén csak egyik formája az akaratnak, a fájdalom pedig nem az egyén, hanem a lét fájdalma, amelyben maga az Akarat szenved, tehát a fájdalom megmarad az egyén nélkül is. így pl. az öngyilkosság hiábavaló, (itt a komolyság hiánya, itt látszik, hogy ez az egész csak elmejáték: élni mégis jobb, mint meghalni!) Az akarat megtagadásának egyetlen módja: az elaltatás. Meg kell gátolni az életősztönök érvényesülését, le kell szoktatni őket az érvényesülésről, elsősorban a fajfentartó nemi ösztön terén; azután a fájdalmakhoz való szoktatás, az aszkézis által érzéketlenné kell válni a fájdalom iránt, önkénytes szegénység által kell leszokni az élet kívánásáról, mindaddig, amíg nyugodt szemlélői maradunk az életnek, minden szenvedély nélkül. Schopenhauer csak az aesthefikai élvezetnek kegyelmez, mert ebben leginkább elaltatjuk az akaratot. Hirdeti, hogy a lények között nincs különbség, mert mind egyazon akarat formái, ezért is a mások fájdalmát mindig a magunkénak kell venni s az összes lények iránt szánalommal kell viseltetni. Ez a szánalom azonban, mely az egyetlen ethikai vonás az emberben, egyúttal az akarat lehető legtökéletesebb megtagadása s így a legnagyobb boldogság is. Schopenhauer e gondolatai azonosak a buddhizmus tanításaival, amelyet ő, mint az egyetlen megváltó vallást, a nihilizmus vallását, dicsőít és értékel.

Öszinteségét a kellő mértékre leszállítsa, ellenmodásait tudományosan mérlegelve és ítélve, Schopenhauer rendszerének tiszta lényege homlokegyenest ellenkezik a vallásos világmagyarázat lényegével. A vallásban ugyanaz a cél van kitűzve, mint amit Schopenhauer is kitűz, a megváltás, megszabadulás a végességtől, a tökéletlenségtől, a bűn és halál fájdalmától. De nem az akarat megölése által, hanem ellenkezőleg, az akarat egy olyan hősies lendülete által, amely az embert felülemeli

ezeken s épen ezáltal szabadítja meg, hogy belekapcsolja a végtelen és tökéletes élet: Isten életébe. Ezt a hit képes megtenni egyedül, az ember belső, leghatalmasabb életereje, amely az egész racionális világot képes új, észfeletti világításba helyezni, Isten életével áthatni, megszentelni és megdicsőíteni. Schopenhauer az értelemben látja a világ lényegét kifejezve: de ezt az értelmet aztán minden baj okának s az ember ellenségének tekinti, jóllehet nagyon szeret vele káprázatos játékokat rendeztetni a maga gyönyörűségére. Az értelem azonban nem fejezi ki a világ lényegét: csak érzéki, véges viszonylataiban. Az értelem ép ezért az emberi élet lényegét is csak a föld korlátai közt képes fölfogni. Az élet másik nagy hatalma: a hit az az erő, amely a világ lényegét s az ember örök sorsát a végtelenség, örökkévalóság és tökéletesség viszonylatában is képes kifejezni, az isteni élet belesugároztatása által a véges világba. Ennyit Schopenhauer filozófiájáról.

Egészen más szellem Nietzsche, a keresztyénségnek legnagyobb ellensége. Őt senki sem vádolhatja a komolyság Őszinteség hiányával. Ő valósággal egy azzal, amit hirdet. Csupa szenvedély, lázongás, tragikus hév az egész ember; — ha anynyira nem ellenkeznék a szó igazi, történeti jelentésével, prófétának kellene nevezni, el is nevezték "káromkodó prófétának". S az is volt ő: istenkáromló próféta, akiben egészen természetellenes, fejetetejére állított módon nyilatkozott meg a lét legnagyobb igazsága, a teremtettség célja, "az emberfeletti ember", az Übermensch. Eljárását maga jellemezte legtalálóbban így: "Umwertung aller Werte", az értékek megfordítása. Fejetetejére állította, megfordította az emberi értékelést; visszájára fordította az értéksort, a jót rosszá, a rosszat jóvá nyilvánította. Hirdeti az ösztönök uralmát, az állati indulatok nyers, bátor, felelősségnélküli érvényesülését, az élvezés és hatalom korlátlan jogát, az egyéni akarat egyedüliségét. Isten meghalt! hirdeti Zarathustra, az embernek kell istenné lennie, azáltal, hogy létrejöjjön egy új embertypus, aki legázolja, letiporja társait és csak önmagát imádja és csodálja. Ennek az új typusnak, az emberfeletti embernek az eszméje magának a létnek az értelme, benne csúcsosodik ki a teremtettség; minden arravaló, akár élő, akár élettelen valóság, hogy ezt a "szőke bestiát" táplálja, aki mintegy felszívja magába a lét összes erőit és kíméletlen erővel uralkodik mindenen. Egy felsőbbrendű emberi élet: ez volt tehát a Nietzsche ideálja. Ezt a felsőbbrendű életet ő a világ lényege íncarnatiójának fogja fel. Ez a lényeg pedig: a hatalomra való törés. (Wille zur Macht). Az emberfeletti ember egyetlen jellemzője, lényege tehát a hatalmas akarat önmaga egyedülvaló uralmáért. Nietzsche természetesen ezt az akaratot nagyon is materiális színezetűnek tartja, az ember lényegéből kizárólag az egoista, önző, érzéki ösztönök szálait választja ki, hogy természetét megállapítsa, s hallani sem akar erkölcsiségről, felelősségről, szeretetről, szelídségről: ezek mind a "rabszolgaerkölcs" vonásai, az Übermensch ellenben maga adja magának az erkölcsiséget, az "úri morált" ő maga cselekvésének egyedüli rugója és indoka, ő az Isten. Nietzsche a maga tanainak kifejtésében nem követett rendszeres eljárást; nem is lehet őt igazi filozófusnak, tudósnak tartani, vagy őt ezzel a mértékkel mérni. Egységes rendszert, theoriát, következetes okoskodást, sőt szilárd alapelveket sem lehet nála találni. Szelleme nem tűrte a tudomány békóit; sokkal inkább költői szárnyalású, csapongó, vatesi lélek volt. S mégis azt kell mondanunk, hogy Nietzschében az emberi szellem szokatlan mélységei és csúcsai tárultak fel, ha szinte az őrjöngés képében is, ha megfordított, fonák formákban is. A nagyot, a legnagyobbat, az élet értelmét és értékét látta meg ő egy torztükörben; kifejezte az egész teremtettség örök és legnagyobb titkát a maga ellentétében.

Hiszen tanításaiban végtére is épen az az igazság lázong és tör ki elemi erővel, hogy az emberi élet magában elégtelen, torz, elvetendő, semmis. Az ember nem elégedhetik meg azzal, ami ő maga s az embernek magasabb élet kell, mint az átlagemberi élet, ősi ösztönnel sóvárog az emberfeletti élet után, ami nem lehet egyéb, mint a mindentől szabad, végnélküli, teljes élet, királyi, örök, önmagáért való élet. És valami rendkívüli meglátása az, hogy kell lennie egy olyan életnek, amelynek egyedül lévén jogosult és érvényes, minden más életet s az egész világot magába kell fölszívnia s hogy minden tökéletlen életnek bele kell ömlenie, el kell vesznie egyszersmind újjá kell lennie "az emberfeletti ember" életében. Mert tényleg υαη ilyen élei: t. i. az Isten élete, akinek a képe a Krisztus, az egyedüli és igazi "emberfeletti ember". N. oly közel járt az igazsághoz, mint a fényhez az árnyéka, és épugy nem juthatott el az igazsághoz, mint ahogy az árnyék nem lehet fénnyé anélkül, hogy meg ne semmisülne. Mi volt ennek az oka? Az, hogy benne az emberi értelem őrjöngő gőggé vált, le akarta taposni és megakarta semmisíteni örök ellenfelét, de egyúttal egyedüli jótevőjét és testvérét: α hitet. Az eredmény pedig az lett, hogy az őrjöngő értelem felemésztette önmagát és belezuhant a szellemi halál rettentő sötétségébe.

A monizmus egy köv. tagadó irányzat, abban a formájában érdekel bennünket, amint azt első sorban Hacket természettudományos világmagyarázattá tette. A monizmus a Höckel által kifejtett és propagált formájában a vallásnak nemcsak elnyelése, hanem egyenesen eltiprása is Még sajnosabb azonban az a tény, hogy ez az elíiprás nélkülöz minden nemességet s módszerében oly durva és elfogult, hogy cseppet sem szabad csodálkoznunk azon a szomorú körülményen, hogy az ellentábor, a vallás védelmezői részérő! is hasonló szenvedélyes hangokat váltott ki. Az oka kétségtelen. Häckel monismusa, mint filozófiai világnézet, nélkülözi a komoly tudományos

megalapozottságot s nem a tudomány, hanem a szenvedély talaján áll. Kifejezetten Häckel nem a vallás, hanem a keresztyénség ellen hadakozik, de lényegében nála mégis a két világmagyarázat: a vallásos és a természettudományos, állanak egymással szemben és így a hit és értelem harca ez. Nem változtat ezen a tényen az sem, hogy Häckel elsősorban erkölcsi téren folytatja a küzdelmet a keresztyénség ellen: ethikát szegez szembe ethikával, mivel világos dolog az, hogy a keresztyén ethika a hit világmagyarázatának kisugárzása az etnikai sikba, a monista ethika pedig a természettudományos világmagyarázatnak, illetve egy formájának lecsapódása ugyanott, tehát értelmi forrása van. Häckel álláspontjának legnagyobb tévedése abban van, hogy a természettudományra, az ismerés kritikája nélkül, filozófiát épít. A filozófia területe ugyanis Kant óta, s különösen Böhm Károly kutatásai folytán élesen elvált a természettudományétól, amennyiben a filozófia tudományos, önálló jellegét épen az adja meg, hogy mindenekelőtt az emberi ismerés lehetőségeinek, lényegének, módjainak és határainak vizsgálatát végzi el, vagyis az ismerő erő bírálatában dől el magyarázó ereje, s így azok a jelenségek, amelyekkel a természettudomány foglalkozik, a filozófiára nézve, csak mint ismereíi tárgy, vagyis mint az öntudat képe léteznek; a filozófiai vizsgálatot nem magukban, hanem az ismerő alanyhoz való viszonyukban érdeklik. Abból tehát, hogy a jelenségek viszonya és összefüggése egymással milyen képet nyújt a valóságról a természettudósnak, a komoly filozófiai vizsgálat sohasem juthat el normatív következtetésekre, logikai, ethikai és aesthetikai megállapításokra, mert a ténylegességet az értékek világával épen az ismerő emberi szellem köti össze, amelynek vizsgálatával a természettudomány nem bír foglalkozni. Azt mondhatnók tehát, hogy a filozófia és a természettudomány egészen külön területen mozognak s összekeverésük mindig arra mutat, hogy vagy a természettudós igényel magának illetéktelen beavatkozást az idegen területre, vagy a filozófus s mindkét esetben bizonyos az, hogy az illető nincs tisztában a saját tudománya magyarázó erejével. Ezért kell Häckel és a monizmus alapelvét teljesen önkényes feltevésnek venni, amikor kimondja, hogy a valóság nemei között tisztán mennyiségi fokozat és különbség rejlik, mert a valóság nem egyéb, mint anyagi részecskék (atomok, molekulák) mechanikai és chémiai csoportosulása. Mert az alapely, amikor az emberre alkalmaztatik, úgy hangzik, hogy az emberi lény nem egyéb, mint anyagi alkotó elemek ideiglenes mechanikai és chémiai csoportosulása s épen ezért az emberi élet összes kérdései, rejtelmei és problémái mechanikai és chémiai úton hiánytalanul megoldhatók. Ezen megoldást pedig kizárólag és teljesen az értelem végzi el, mert az értelem fedezi fel és tisztázza a mechanika és chémia törvényeit. Ezért Häckel diadalmaaan hirdeti, hogy nincsenek többé világrejtélyek! Isten, lélek, szabadakarat, erkölcsiség mind puszta illúzió, maga a vallás vagy naiv ábránd vagy ravasz hazugság. Mindössze két ösztön vezeti az életet: az önfenntartás és a társulás ösztöne, ezekre vezethető vissza minden erkölcsiség és minden kultúra. A tudomány, vagyis a világ értelmi megismerése feleslegessé teszi, összetöri és megsemmisíti a vallást, mert hiánytalan magyarázatát adja a létnek s az egész valóságnak. A szellemiségnek s benne az emberi méltóságnak akkora lebecsülése, mint Häckel monismusa, páratlan az emberi fejlődés történetében. Páratlan az a gőg és lekicsinylés, amelylyel Häckel elintézni véli az emberi élet ezer kérdéseinek, az egyéni lét mélységes titkainak át sem tekinthető hálózatát. Páratlan az a cinikus önlebecsülés, amelyet tanításában az emberi értelem végrehajt magamagán, amikor nagy gaudiummal megállapítja önmagáról, hogy ő csak anyagi részecskék ideiglenes mechanikai és chémiai csoportosulása: A "nagy" "gerinces állat", amint önmagát vigyorogva gyalázza, a világ legnevetségesebb és legszomorúbb látványa egyben.

Häckel gondolatai mindazonáltal óriási elterjedtségnek örvendenek "a gerincesek" között. S ennek az oka nem a tudományossága, ami gerincsorvadásban szenved, hanem a nihilizmusa, amely a legalkalmasabb talajul szolgál egy minden ideáltól mentes erkölcsi léhaság felburjánzására s ebben elismerjük, a követők nagy tábora olyan messzemenő következtetéseket von le, amelyeket Häckel nem szándékozott szentesíteni és vállalni.

A monizmus mellett a *történelmi materalizmus* talaján kihajtott modern sociologiai magyarázatok végeznek nagy étvágyra valló tevékenységet a vallás elnyelése körül.

Tudvalevő dolog, hogy Marx elmélete nem tekinthető igazi világmagyarázatnak, hanem inkább módszernek, az emberi tár-, sadalom gyakorlati megismeréséhez s ez alapon gyógyításához és újjászületéséhez. A történelmi materializmus, mihelyt világnézetté teszik, elfogadhatatlan, dogmatikus egyoldalúsággal hivja ki maga ellen a kritikát. Mint módszeri elv, a történelmi materializmus a társadalmi jelenségek magyarázatára szolgál s lényege az, hogy ezeket a jelenségeket a "gazdasági erők"-b'6 akarja megérteni, mellőzve az "eszmei rugók" kutatását, mivel szerinte az "eszmei" mindig csak a gazdasági erőkre épített "Überbau", bátran mondhatjuk az az illúzió; magát a történelmi fejlődést, alakulást azonban mindenkor a gazdasági, materiális erőviszonyok determinálják. A modern sociologiai elméletek lényegében mind ezen az elven épülnek fel s -ebből akarják megérteni a társadalom életét, — sőt ezen alapon akarják azt újjá alkotni. Már eleve bizonyos az, hogy egy ilyen tudományos irányzat és felfogás keretében a vallásnak nem lehet létjoga és helye. Minden "Überbau" között a vallás a legmeghaladottabb és a legtökéletlenebb, olyan materális erőviszonyok nyomása alatt jővén létre, amelyek felett az ember értelmi erejével régen úrrá lett.

Azonban el kell ismernünk azt, hogy a *sociológusok* mégis számolnak a vallással, mielőtt leszámolnának vele. Elismerik azt, hogy a vallás tény. Sőt azt is, hogy legfőképen emberi, történeti, társadalmi tény, valóság. Tovább menve kijelentik, hogy mint ilyen tény, a vallás a tudományos kutatás tárgyát képezheti s kell is képeznie. A vallással szemben a tudomány teendője ugyanaz, ami minden más ténnyel szemben: a magyarázat.

Soha még könnyebben nem oldották meg a vallás és tudomány viszonyának kérdését, soha az értelem és a hit harcát olyan gyorsan el nem döntötték sehol, mint ezekben a sociológiai magyarázatokban: a vallás u. i. úgy viszonylik a tudományhoz, mint annak tárgya. A vallás a tudomány tárgya. A hit az értelem tárgya! Mindazonáltal a socialógusok, materializmusuk biztos álláspontjáról már eleve bizonyos kilátással kezdenek bele a vallás magyarázatába. Azzal az elfogulatlan meggyőződéssel veszik szemügyre, hogy ez a vizsgálat a vallást meg fogja dönteni. Soha még dogma nem volt olyan csalatkozhatatlan tekintély birtokosa, mint a sociológusoknak az a fanatikusan hirdetett dogmája, hogy a vallást a sociologia megsemmisíti, mert megmagyarázza. Vagyis szerintük, aki megérti a vallást, az meg is szűnik vallásos lenni.

Hogy ezen alapon miféle tudományos theoriákat állítanak fel a vallásról, azt már láttuk és meg is bíráltuk a vallásnak, mint primitív ember- és világismereti formának fölvételénél és tárgyalásánál.

**‹**‹

Ezekben áttekintettük azokat az irányzatokat, amelyek a vallásnak, mint a szellemi élet másodlagos jelenségének magyarázatával foglalkoznak. Egyiket sem találtuk kielégítőnek.

Most áttérünk a vallás sui generitásának teóriáira.

# h) A vallás, mint elsődleges (sui generis) realitás. 1. Mint természetfeletti realitás.

a) A vallás sui generitását legelsősorban természetfelettiségével akarták igazolni. Ezek között is legelső az az álláspont, hogy a vallás természetfeletti isteni kinyilatkoztatás, de az emberi ész számára. Ezt a felfogást látjuk a gnosticizmusban, amely, mint neve is mutatja a vallást ismeretté (gnosis) akarja emelni. Különböző rendszereinek ismertetése természetesen a dogma és egyháztörténelembe tartozik, de mindvalamennyi ágazatának közös jellemzővonása az, hogy a vallásos igazságokat bizonyos "magasabb" ismeretté, spekulativ rendszerekben akarja feldolgozni. Pld. azt a vallásos szemléletet, hogy a világ Istentől

származik, a gnosticizmus bölcsészetileg megakarja magyarázni azzal, hogy miképen keletkezett a világ Istentől, így pld. emanáció, kisugárzás, vagy más eféle módon. Bármilyen mély és érdekes spekulációkkal dolgozik is azonban, a gnosticismus nem tekinthető tud. magyarázatnak a vallás lényegéről, hanem bizonyos naiv és mysticus színezetű intellectualismusnak, amely egyoldalú és így túlzó is. Egy magasfokú gnosticizmusnak kell tekintenünk a középkori skolasztikát, amelynek legnagyobb képviselői Erigina, Anselmus, Albertus Magnus, Aquinoi Tamás és Duns Scotus voltak (IX-XIII. sz.) A skolasztika törekvése határozottan az volt, hogy az isteni kinyilatkoztatáson alapuló ker.ség ésszerű voltát kimutassa. E célból a filozófiát "Ancilla theologiae"-vá tette. Maga a theologia pedig a ker. egyház hitrendszere volt. Itt tehát nem arról van szó, hogy a tudomány megértse és megmagyarázza a vallást, hanem hogy ésszerű kifejezője legyen a vallás transcendens igazságainak. Itt a vallás mindenestől elnyelte a tudományt. A skolasztikusok a tudomány akkori legmagasabb formáját a klassikus görög filozófiai rendszereket eszköznek tekintették és használták fel arra, hogy kifejezési formát adjanak az egyedül fontos és egyedül létező igazságnak, a vallásnak, hogy rendszerbe szedjék a kinyilatkoztatott isteni igazságokat az értelem számára. Hangsúlyozzák, hogy a ker. vallás ésszerű, mert kifejezhető, igazolható, bizonyítható, racionalizálható az aristotelesi logika skémáival. Itt th. a tudomány elvesztette önállóságát és szó sem lehet arról, hogy a vallás filozófiai megértése sikerüljön. A vallást nem is kell magyarázni, csak rendszerezni, hiszen önmagában hordja absolut igazságát. Azonban ez a felfogás magának a vallásnak is romlására tört. Megfosztotta azt minden kedélyi elemétől, és akarati mozzanatától, puszta ismeretté, tanná merevítette s így képtelenné tette arra, hogy az egyén életének és a kultúrának megszentelő erejévé válhasson. A mystika és a reformáció szaba·\* ditották fel a vallást és a tudományt ebből a rabságból, utat nyitva az újkori filozófiának.

b) A vallás természetfeletti realitásának gondolatát az újkori filozófia nagy indítójánál, Descartesnél is megtaláljuk. A vallás a tökéletesség idea innatája, th. olyan realitáson nyugszik, amely minden más meggyőződést megelőző, velünkszületett, evidens, mert természetfeletti.

Descartes (1596-1650) az újkori fii. monizmusra törő irányának atyja, az ész nevében tagadja meg a tekintélyt, amely a középkor uralkodó elve volt.¹) Szerinte mindennek az alapja a gondolkozó én bizonyossága (cogito, ergo sum). Miután a lét a gondolkozásban lesz bizonyossá, az ember lényege az ész; az érzés és akarat csak modi cogitandi. A gondolkozás pedig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Legfőbb művei: Discours de la Methode, (1617) amely magyarul is megjelent a Filoz. írók Tárában. *Mjditationes* de prima philosophia (1641) és *Principia* philosophiae (1641.)

bizonyos igazságok *evidenciájára* támaszkodik, mint: én, aki gondolkozom, vagyok, azután, hogy van *Isten*, van *lélek*, van *test*. Descartes vallásfilozófiáját voltaképen Isten lételének bizonyítása képezi.

Honnan erednek a mi képeink? kérdi. Vagy Velünk születnek (idea innata), vagy külső tárgyak okozzák (ideae adventitiae), vagy magunk készítjük (ideae factitiae). Most már minél bővebb tartalmú a kép, annál tökéletesebb az okozója, és pedig értékesebb a kép, ha tárgyat (subtantiat) jelent, mintha tulajdonságot. Pld. a fa képében több realitás van, mint a "zöld" képében.

Ha már most valamely képemben (ideámban) oly nagy realitás ábrázoltatik, amelyről bizonyos előttem, hogy bennem ekkora és ilyen realitás nincs, akkor én ezen idea okozója nem lehetek és biztos, hogy nem én vagyok a világon egyedül, hanem az is, ami ez ideát okozza. Van-e ilyen ideám? Más ember képe nem múlja felül erőmet, mert csak annyi van benne, mint bennem, tehát alkothatom. Sőt angyal képet is csinálhatok. Hátra van azonban az Isten képe. Kérdés, hogy mit jelent Isten képe, mit tartalmaz minden ember gondolkozásában? Elegendő-e az ember ereje arra, hogy megalkothassa? Ha nem, akkor Isten, mint e kép létesítőié, rajtam kívüli valóság.

A bizonyító érv kényszerítő ereje abban fekszik, hogy az Isten ideája nem is létezhetnék bennem, ha Isten nem léteznék, akinek ideáját bírom. Mert ha ezen ideát magam csinálnám, akkor Isten volnék, mivel a tökéletességet, amelyet képzelek, magamnak tulajdoníthatnám. De Isten ideája előbb van bennem, mint a magam fogalma. Mert azért kételkedem, kívánok, érzek hiányt, mivel él bennem a tökéletesség ideája, amelyet magammal összehasonlítok! Ha ez az idea nem volna, hasonlítási alap hiányában nem tudnék semmit a magam tökéletlenségéről. a mi fölényünk az állatok felett épen és csakis abban van, hogy képesek vagyunk megérteni és belátni a magunk tökéletlenségét. Ebből származik a kételkedés ösztöne, a vágy és sóvárgás a jobb, a teljes után. Ezért az élet alapja Istennek velünk született, általa belénk oltott ideája. Mivel pedig a képben épen annyi realitás van, mint a kép okozójában, a tökéletesség summitásának ideája egyúttal bizonyítéka annak, hogy e kép oka, Isten, mint önálló lény létezik és ő igaz és tökéletes, mint képe, amely bennünk él.

Meg kell állapítanunk, hogy Descartes a vallás tudományos megértésének egy néhány jelentős alapszálát fejtette fel és világította meg. Így rámutatott arra, hogy a vallás mélyen az emberi természetben gyökerezik, nem emberi találmány, hanem "belénk oltott" "velünk született" dolog. Rámutatott arra, hogy az emberi lélekben ősi ösztöne (szerinte: ideája) él a tökéletességnek, s ezzel való összehasonlításában érzi a maga *tökéletlenségét* és ez a kínzó tudat az alapja sóvárgásának Istenhez,

vagyis a vallásnak. Hogy enélkül a tökéletlenségi belátás nélkül nincs vallás, hogy a vallás valami *emberfeletti* után való sóvárgásból táplálkozik, az ma már kétségtelen. Mindezek Descartes nagy érdemei a vallás megértésére irányuló munkában.

Vannak fogyatkozásai is, amelyek a kritikát nem állják ki. Először is tudjuk, hogy velünk született eszmék nincsenek s így a tökéletesség "eszméje", képe sem születhetett velünk. Ez az "idea" maga, mint kép, emberi alkotás, az ösztönök és azok köttetése, az élmények és azok élettörvényei az örök velünk született dolgok, amelyekből ez a kép születik. Nem igaz az, hogy az ember nem képes magánál tökéletesebb lényt elképzelni. Sőt épen ez a képessége az élet alapja. Nem igaz az, hogy a képben ép akkora realitas van, mint okozójában, vagyis ez csak akkor igaz, ha a kép okának nem a tárgyát, amit ábrázol, hanem az embert aki képez, tekintjük. A tárgy képe nem bizonyítja a tárgy realitását "Gondolom Istent, tehát van", "gondolom a tökéletes lényt, tehát ő létezik, mert a létezés is a tökéletességhez tartozó tulajdonság" ezek helytelen következtetések, amint Kant kimutatta az ontológiai Isteniéli bizonyíték cáfolatában. És végre a tökéletesség ideájáról, mint okozatról istenre, mint a kép okára való következtetés logikailag a nem biztos következtetések közé tartozik. Mindezek a hibák onnan származnak, hogy Descartes voltaképen nem látta be azt, hogy filozófiailag nem Isten létele, nem isten a tárgya a vizsgálatnak, hanem az az élmény, az az emberi tapasztalás, amelyben Istent az ember átéli. A vallás tényei önmagukban közvetlen bizonyosságra alapulnak s bizonyítani őket racionálisan lehetetlen és szükségtelen. A filozófia feladata az, hogy a vallás emberi szükségszerűségét, törvényeit, értelmét és értékét tisztázza. De amig ide eljutott a filozófia, addig nagy utat kellett még megtennie.

c) A vallásnak a természetfelettiben fészkelő és sajátosan megragadható realitását egy harmadik oldaláról a *mystika* hangsúlyozza, amely szerint a vallás *érzelmi elmer ülés a természetfelettibe*.

Ez az irányzat történetileg rendszerint visszahatásként jelentkezik olyankor, amikor az értelem erejébe vetett egyoldalú bizakodás egyetemesen megrendül. A mikor a nagy filozófiai spekulációk az élet keserű tapasztalásai között elveszítik hitelüket, magában a filozófiában is fellép a mysticizmus. így lépett fel a felbomlásnak indult ókori társadalom életében a görög filozófia nagy rendszerei után a *neoplatonizmus* mystikus irányzata.

A keresztyénség történetében a középkor vége felé, amikor a skolasztika intellectualizmusa a vallást egészen elsorvasztotta, visszahatásként így lép fel a szerzetesi *mystika*, amely azt hangsúlyozza, hogy Istent értelemmel soha felfogni és megközelíteni nem lehet, hanem csak az *érzelmi elmerülés* által. A vallásos mysztika legnagyobb képviselője Clervauxi *Bernát*, majd *Kempis* Tamás ("A Krisztus követéséről"), a filozófiában

Jakab Böhme, bgyik legjellemzőbb terméke a mysztikának a "Theologia deutsch" c. könyv. Az újkori gondolkozásban Kant kriticizmusával szemben fellép a *romanticizmus* a filozófiában és theológiában: *Jakobi, Fries, Schleiermacher* tanában; a raeionáiismussal szemben a gyak. vallásos életben reactióként érvényesül a *pietizmus* (Franke).

A mysticizmus legjellemzőbb sajátsága a *dualismus*. Szellem és anyag, isten és világ éles kettéválasztása, úgy hogy egyikből a másikhoz nincsen út.

Plotinos meghatározása szerint a mysticizmus lényege abban áíT, hogy az ember behunyt szemmel lát (műsanta hopsin), azaz lelki szemmel lát, mialatt a testi szeme zárva van. Hasonló értelemben mondja a "Theologia deutsch" azt, hogy az embernek két szeme van, az egyik a véges világot, a másik az örökkévalóságot látja, de a kettővel egyszerre látni nem lehet. Jakobi szerint az ember eszével pogány, szívével keresztyén. Az ember, ha az örökkévalót megakarja ragadni, meg kell tagadnia értelmét és érzelmileg kell elmerülnie a szellemvilág odadó szemléletébe. Épezért a mysticizmust jellemzi a fogalmak határozatlansága, a képzetek szétfolyó volta, a symbolizmusra való erős hajlam.

A mystikus szemlélettel mindig együtt jár az extasis (az Istennel való elragadtatott kapcsolat), a katharsis (a tisztulás által a lélek felszabadítása a testtől) és az askezis (a test megöldökíése). Mindezeknek a célja az, hogy az ember a maga egyéniségét megszüntetve beleolvadjon Istenbe, mint a lét, az élet lényegébe. Ennek az állapotnak a jellemző sajátsága a mystikus szeretet, az istennel való egyesülést követő az a boldog érzelem, amelyben az egyén istent érzi magában és magát Istenben, elválaszthatatlanul és mégis elegyítethetetlenül. Ez a szeretetélmény minden mysticizmusnak sajátja, de belőle kétféle életfoíytatás származhatik: egy negatív amely ennek az élménynek puszta élvezésében, tétlen szemléletében áll, vagy egy pozitív, amely az Isten szeretetét nemcsak élvezi, de önmagán át o világra és embertársaira is kiárasztja. Ez utóbbi irány képviselői voltak a többi közt Clairvauxi Bernát és Assisi Ferenc, kiknek mysticizmusa életteljes keresztyén szeretetéletben nyilatkozott meg. Ez a pozitív mysticizmus különben minden egészséges vallásos életben érvényesül.

A negatív mysticizmust különösen a róm. kath. egyház u. n. szemlélődő szerzetesrendjei képviselik. Ezek a világot rossznak és kerülendőnek tartják, állandóan Isten szemléletébe merülnek el, s evégett minden eszközzel igyekeznek az értelmet megölni s a világot megtagadni. Végnélküli imadarálás és aszkézis által idézik elő az exaltaciót, s így lesznek sejtelemszerű életükben viziók és hallucinációk csodaélményeinek birtokosaivá.

Kétségtelen dolog, hogy a vallási mysticizmus mindig első sorban arra a korra nézve jellemző, amelyben fellép. Az a kor

mindig "átmeneti", ínég nem szilárdult, komoly meggyőződés nélküli, forradalom előtt álló, adventi. Ezért tapasztalhattuk a közelmúltban mi is a mysticizmus sokirányú megnyilatkozását az új erőre ébredő katholicizmus megnövekedésében, a szekták rohamos terjedésében, az occultismus, spiritizmus, theozofia és a filozófiai mysticizmus, valamint a "nyugatos" irodalom nagy térhódításaiban. A mysticizmus föltétlenül mindig a szilárd, racionális bizonyosságok és az erkölcsi célok hiányára mutat.

Mindazonáltal a mysticizmus alapelve, hogy a vallás *érzelmi, kedélyt* dolog, túlzásában is egy komoly igazságot foglal magában. Tiltakozás az ellen, hogy a vallás lényegét tanokba, tudásba, vagy cselekvésbe, gyakorlatokba helyezzék, mivel a vallás mindenekelőtt *állapot, lelkület,* s mint ilyen, gyökerében érzelmi, kedélyi élmény. Ennek az élménynek a realitása azonban tudományosan bizonyítandó.

## 2. A vallás mini psychologiai realitás.

Mikor a vallás realitását az emberi lélekben, s nem természetfelettiségében keresik, a lélektani realitás problémája merül fel. Igaz, hogy egyelőre csak megsejtik ezt a problémát, mintsem kifejtik. így mindenekelőtt Leibnitz az, aki a vallás lényegét egy specialis lelkületben látja.

a) Leibnitz G. Vilmos (1640 1716) a legművészibb filozófiai concepció felállitója, akinek főművei: Systeme nouueau de la nature, Theodicea, Monadologie stb. A Substancia fogalmából indul ki, mint Spinoza is. A világ végtelen számú, individuális, öntevékeny részből áll. Két lény sohasem lehet egyforma, mert mindenik egyetlen a maga nemében, individuum, egy kis világ, amelyet önmagából kell s lehet megérteni. Végtelen egyéni substantia létezik s jellemzűjük: a cselekvő képesség. Agere est caracter Substantiarum. A Subst. th. nem az, ami magától van, hanem a mi magától cselekszik: öntevékeny. A S. tht erő. Nem lehetőség és nem is tevékenység, hanem a lehetőség készenléte, (felajzott ijj), amelynek csak az akadálytalanság kell, hogy működjék. Mivel öntevékenység csak az önmagában való dologból jöhet, azért a S. egyéni, individuum, amelynek ereje a különbözőségben, páraÜanságában áll. A Spinoza egy, végtelen, öntevékeny Substantiája tehát a valóságban egy monstruózus tévedés, mert öntevékeny, önmagában érthető és létező csak az individuum lehet, ezeknek száma pedig végtelen.

Ez az erő nem lehet *anyagi*, mert az anyagnak is feltétele és magyarázója, de *lelki* sem, mert annak is alkotó ereje. Ha az anyagot végtelenül oszthatónak tekintjük, végre egy olyan minimalis pontot kapunk, mely kettéosztva eltűnne. Ez a többé nem osztható, nem anyagi, nem kiterjedt valami: ez az *elemi* substantia: a *monas*. Ez az öntevékeny elemi alkotó, amelytől

minden származik. Leibnitz substancialis atomoknak, metafizikai pontoknak nevezi. De nem math, pont, hanem valóság, eredeti élő erő, vis primitiuae, amely örökké van, nem ered, hanem mindennek eredője. Az összetett lények ezen elemi substantiak gyűjteményei, synthesisei. Ezen egyszerű életszellemek öszszeállásából van az egész világ. A lélek is ilyen monas, mely önmaga aktivitásából áll és él, eredeti eszmékkel van felruházva s ezen eszméket lassanként önmagából fejti ki, tehát az ideák csakugyan innatak, velünk születtek, mert a monasoknak, mondja, nincsenek ablakaik, melyeken át valami ki vagy bemehetne, melyeken át hatni lehetne rájuk, hanem minden nyilvánulás belőlük jön. mármost ezek a monasok egyének, akkor nik különbözik a másiktól, de ez a különbség csak graduális. U. i. mindenik egy kis világ önmagában és mintegy tükörben, az egész világegyetemet visszatükrözi magában, mármost a monasok e viszszatükröző erő fokára nézve különböznek egymástól. Ezt az erőt ő képzelő erőnek nevezi, hogy szellemi és önálló természetét mutassa. A monas tevékenysége a képalkotásban van. E képek vagy tiszták, vagy homályosak. A szervetlen természetben ez az erő még szunyád, a növény, állat és embervilágban fokozatosan növekszik és erősödik, míg öntudatos gondolkozássá lesz a fejlett emberben. Mármost a monas képei homályosak akkor, ha még a körvonalakat sem mutatják, *tiszták*, ha a részeket pontosan mutatják. A tiszta képek is lehetnek kétfélék: confusa, vagy distincta. Pl. az aranyműves képe az aranyról distincta, a mienk confusa, bár mindakettő tiszta. A confusa ideában voltaképen számtalan kis kép van, amelyet nëm^Tiïdtiïhk egymástól pontosan elválasztani, ilyen a legíöbb kép, amelyben minden perceptio magában foglalja más perceptiók végtelenségét. Pl. a tenger zúgása nekünk egyszerű idea confusa, holott végtelen sok csepp zugásából áll. Az alvó egy koppanásra nem ébred fel, csak a 3 4-re, de a 4-ben benne van az előző három, s ha az elsőt nem halottá volna, nem ébredt volna fel a 4-re sem. Ezzel L. különösen a matematikában lett korszakalkotó, mert kimutatta, hogy a végtelen kicsiből summázódik minden változás, tehát minden végest a végtelenből lehet megérteni és minden dolog összefügg. (Princípium cohaerentiae.) Azonban fontos itt az idea confusa kozmikus jelentősége a monas életében. A végtelen percepciók e sorozata a monasban a külsőnek képét okozza, és pedig ama vonatkozások képét, amelyekkel a monas a végtelenséggel tép viszonyba és a végtelenséget tükrözi. Mivel pedig e végtelen vonatkozások tömege nem distincta, hanem confusa, azaz át nem látható, keletkezik a monasban egy zavaros képtömeg benyomása és ez az anyag. Ez nincs a monason kívül, hanem belőle származik, egy benyomás és pedig érzéki benyomás. A zavart kép: az anyag ott van, ahol érzék van. Th. a világos, illetve distincta képek a tiszta gondolkozás, a zavarosak az érzékiség eredményei, az előbbiek a szellem, az utóbbiak az *anyag* képét okozzák. Ahol a tiszta képek distinctak, ahol a gondolkozás zavartalan, ott *öröm* van, ahol a képek confusák, ahol anyagot látunk, ott *szenvedés* van. *Az anyag képe okozza hát a szenvedést*, a szellem képe az örömöt. De mivel a végtelenséghez való viszony a confusa ideákban tükröződik, *azért az ember a szenvedésben jut a végtelenség tudatára*. Ez egy metafizikai gondolat, amely azonban lélektanilag igazolható épen a vallásos élmény gyökerében.

Az anyagnak egy határolt formája: a *test.* A test a monasok egy olyan csoportja, amelyek egy központi monas körül, annak alárendelve, csoportosulnak. Az emberben ez a központi monas: a *lélek*, amely körül a test monas csoportja, neki alárendelve helyezkedik el. A legtökéletesebb, a salaknélküli, a mindennek központját alkotó monas: *az Isten*, aki a tökéletes képzelet teljes világosságával tükrözi vissza az egész mindenséget, tehát tiszta aktivitás, mindenható, mindent látó és tudó, minden felett uralkodó, mindenek jelentését és értékét megadó, helyét kiszabó, absolut szenvedésnélküli lény, igazi világszellem. Lényege a tiszta *iniellectus*, az *ész*, aki a világtervet előre ismerte és megállapította. O hangolta össze egymással a végtelen számú monásokat, amelyeket önmagából emanació utján teremtett, ő az absolut *jóság*, mert a lehető legjobb világot alkotta meg.

E világról, amely önmagában, absolut bölcsességből származva, jó, minden monas tehetsége szerint alkotja meg a maga képét, de ezek, a képek többé-kevésbé zavarosak, mert tiszta csak Isten világképe lehet. De azért minden monas ugyanazt a~ világot látja, de egyetlenegy sem látja ugyanolyannak. Annyi egyéni világkép van, ahány monás. Mint a város képe a látóhelytől függ, úgy függ a világ képe is a monas szempontjától. Hogy lehetséges akkor világrend? Ez Leibnitz legmélyebb gondolata. Igaz, hogy minden test, minden része az anyagnak végtelenszámu élőlény tömege s ezek tovább végtelenszámu monások csoportjai, de ez a végtelenség e'gy'mással elképzelhetetlen harmonikus viszonyban áll, úgy, hogy a relációk végtelensége egy nagy harmóniát alkot Nem azért, mintha a monasok között kölcsönhatás lenne, mert amint láttuk, egyik a másikra nem hathat, de a világ örök törvénye szerint a mikor az egyik monas változik, a többi is mind vele változik, egy előremeg állapított consensus szerint, amelyet Leibnitz praestabilita harmóniának nevez. Ez Isten müve, aki úgy rendezte el a monások végtelenségét, hogy működésük kölcsönhatás nélkül is összevágjon. Csodás tervszerűséggel úgy hangolta a monásokat, hogy amin! egyikben valami változás áll elő, azt a monasok összessége megérzi és ahoz igazodik. Mikor én egy valóságra gondolok, a világharmonia szerkezete azt műveli, hogy a valóságnak megfelelő eleverendelt monas abban a pillanatban már ott is van. így van hangolva a test és lélek is, hogy ha a testben történik valami, arra a lélek rezonál és viszont. Ez nem kölcsönhatás, hanem hasonló a két egymástól függetlenül beállított pontos óra működéséhez, amelyek teljesen függetlenek egymástól és mégis ugyanazt az időt mutatják és egyszerre ütnek. Az occasionaíisták szerint a két órát egy ember tologatja, Descartes szerint mechanikus kapcsolatban vannak, de Leibnitz szerint előremegállapított összhangban vannak.

Ebben a nagy világharmoniában minden él és hat. És ami egyszer létezik, az sohasem szűnhetik meg hatni. Halál, megsemmisülés nincs. Amit mi halálnak nevezünk, az csak az aktioitás hullámzásának az a pontja, a melyben a centralis monas tevékenysége a minimumra szállott alá. De ez a tevékenység nem szűnt meg és újra fellendül, mert a világban minden sine intermissione működik. Leibnitz világnézete tehát kizár minden esetlegességet és megszakítást. Egy determinált, praedestinált folyamat az egész. De mégsem a kényszer hazája. Van szabadság. És ez a szabadság épen abban áll, hogy a lények a saját léttörvényeiket követik és ellenkezőre nem kényszeríthetők. Az az ember, aki elérte erkölcsi és értelmi fejlődésének bizonyos fokát, természeténél fogva jó lett és rossz nem lehet. Van-e hát *bűn?* A világrend szempontjából oly bűn, amelyért egyéni felelősséggel tartoznánk nincs, mert a bűn egyszerű fogyatékosság, a fejlődés egy alacsonyabb foka, tökéletlenségi átmeneti fok, amelyen áthaladva a lénynek el kell jutnia a maga teljességéhez.

A bűn th. az a metafizikai rossz, amely a monas természetében rejlik, az ő korlátozottsága, végessége, amelyről nem tehet. ,4 rossznak egy másik faja a fizikai rossz, a szenvedés, amely, amint láttuk, a monas tökéletlen, zavaros világszemléletéből ered s az anyag képéhez van kötve. Van végre egy morális rossz is, amely másnak szándékos megsértésben áll. Hogy ez honnan keletkezik, Leibnitz nem fejti meg s ez a pont mutatja, hogy ő az erkölcsiség természetét félreértette, amikor azt merev determináltság alá vetett fejlődési folyamatnak tekintette. A rosszra szerinte szükség van, mert a rossz határolja el és teszi megkülönböztethetővé a jót, hogy a monas fejlődése megfelelő fokán választani tudjon és öntudatos erkölcsi lény lehessen. Mert van erkölcsi szabadság, igaz, hogy nem velünk született, de létezik, mint eszmény, a fejlődés csúcsán és azt el is lehet érni. A szabadság tehát nem tény, adottság, hanem ideál

Végre Leibnitz a világ *céljáról* is nyilatkozik s ez tetőzi be az ő világnézetét. Vannak *alárendelt* és uralkodó monások. Uralkodó monás a testben a *lélek*, a világban az *isten*. Általában uralkodó monások a *szellemiek*, alárendeltek az *anyagiak*. A világ úgy van teremtve, hogy az uralkodó szellemi monások legyőzzék az anyagiakat, a világot uralmuk alá hajtsák, *a világfejlődés a szellem diadala felé vezet*, a dolgok javulnak, az

ember boldogsága nőttön-nő, a világ a létezhető világok legjobbika. Ez az ő idealista optimizmusa, legszebb és legnagyobbszerű a maga nemében. Ennek a rendszernek tisztán filozófiai szempontból való bírálata nem feladatunk. Önmagában jogosult világnézetnek tekintvén, kérdésünk az, hogy miféle szerepet játszik, miféle értéket képvisel, miféle magyarázatot nyer benne a vallás? A felelet nehéz. Leibnitz fejtegeti isten lényegét, Istent, mint világmagyarázó elvet alkalmazza, a vallás legmagasabb eszményeivel operál a világkép magyarázatában, de a vallás tényével, annak tudományos magyarázatával nem foglalkozik. Tehát épúgy, mint Descartes, vagy Spinoza, vagy a középkori filozófia, a vallás által átélt valóságot az istent teszi iárgyává vizsgálatainak és nem magát a vallási, az emberi élményt, amelyben Isten egyedül lehet valósággá a lélek számára. Tehát igazi vallásfilozófiai fejtegetéseket nála sem találhatunk. Azonban, és ez nagyon fontos, Descartes és Spinoza ellenében Leibnitznál mégis megtaláljuk a vallás eleven valóságát. A vallás az a lelkület, amely Leibnitz egész filozófiáját mozgatja. Az ő rendszerében Isten nem logikai szükségletképen kerül a világkép centrumába, mint ideáink okozója, vagy mint végső logikai elv az okláncolatban, nem az az egyetlen tudomásunk róla, hogy ő van, nem ennek bizonyításában merül ki filozófiájának ez a szempontja, hanem nála Isten a valóság életadó lelke, eleven valóság, centrális jelentés, akinek lényege az egész világképet áthatja és formálja. Ez az egész világnézet csakis a lélek vallásos fellendüléséből származhatott. Mert csakis a vallásos intuíció képes a világnak egy ilyen egyetemes magyarázatát megadni. Leibnitz világnézete vallásos világnézet. Ideálismusa és optimizmusa vallásos jellegűek. Bár különösen a bün tanánál, nem bocsátkozik le a vallásos tapasztalás mélyére, azért mégis a vallás szivéből fakadnak csodálatos szemléletei a világ harmóniájáról, az élet jóságáról, az élei örökkévalóságáról, a szellem diadaláról. Ezek ugyanis egytői-egyig nem a ratio, az értelem, hanem a hit szemléleiei, kifejezve, átsugározva a fantázia hídján a rac. világképbe. Leibnitz egész rendszere épenezért egy néma apológiája a vallásnak, amelyben a vallásos világszemlélet filozófiai mezben jelenik meg és örökkévaló jelentősége épen ott van, a hol a vallásos intuíció nyilatkozik meg benne. Rendszeréből kiolvasható a vallás lényegéről alkotott tud. meggyőződése. A vallás a lélek sajátos lendülete, amellyel az egyetemes harmóniát Isten élő valóságában megragadja, s a lények kölcsönhatását, egymás javára való közös törekvését megéli. Ez a lelkület teszi képessé az embert közreműködni a világ harmóniában, ami az élet célia.

Ezt a meglátást már csak igazolni kelleti az élmény tud. elemzésében. Ezt azonban csak a modern vallásfilozófia kezdte meg.

b) A vallás lélektani lényegének megismerésére a nemrég elhunyt W. James, hírneves amerikai psychologies tett igen nagy

jelentőségű lépést s nyomában egész iskola, melynek tagjai közül Starbuck, Leuba, Flournoy a legjelentősebbek. Ez az iskola a pragmatikus-empirikus lélektani iskola. James lélektani elmélete abban a nagy és kitűnő művében van megírva, melyet Wobbermin: Die religiose Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit c. fordított németre (1907). james és társai kirekesztik a vallás keletkezésének kérdését a lélektanból, ez szerintük a spekuláció és a történelem dolga. A vallás-lélektan problémája a vallás typusainak, lefolyásának s ezalapon hatásának kérdései. James · két vallásos typust állít fel rengeteg illustráló anyag alapján: a csendest, (világosi) és a viharost (sötétet). Az első az öröm vallásának is nevezhető, mert a megszabadulás érzése uralkodik benne, az őröm, hála, szelíd türelem, a boldog optimista világszemlélet vallása. Menete folytonos csendes növekedés. A bűnbánat, fájdalom, félelem és kicsinység érzése hiányzik belőle. A léi ellenséges hatalmait nem is látják meg, Istenben élnek. Különösen fogékonyak a nagy optimista személyiségek nevelői hatása iránt. Eredeti, válságokból fellépő vall. tapasztalásokra képtelenek. A másik, a viharos, sötét typus pessimista. Az életet, a világot rossznak látja, magát feneketlenül romlottnak, kárhozott bűnösnek. A bűntudat fájdalma kozmikus szorongással és félelemmel tölti el, a megváltás vágya tragikussá teszi a sorsát. Ebből az állapotból a viharos, katasztrofális megtérés ragadja ki őket, melyben összeomlik régi valójuk s egészen új ember áll elő. Ez a typus tele van pathologikus esetekkel. Magát a vallás keletkezését james nem kutatja, de rámutat, hogy a vallás a tudatalatti mezőben fészkei. A tudatalatti élet az élet nagyobbik fele, ahol a lelki tartalom igazi tárháza rejlik. A tudatalattiban rejlenek az örökkévalóhoz, Istenhez fűző titokzatos kapcsolatok, ott vannak azok a szálak, ahol a lélek a láthatatlan felsőbb világgal való kapcsolatát megéli, s ahol ezek a hatások felhalmozódnak. Mármost ez a tudatalatti tartalom vagy állandó, csendes kisugárzással árad bele a tudatba, vagy egy tragikus feszültség pillanatában betör oda s összerontván mindent, új világot teremt. Eszerint alakul ki a csendes, vagy viharos typus. james a vallás hatására nézve megállapítja, hogy a vallás a legünnepélyesebb és legkomolyabb élethatalom. Magasabb erők áípíántálása a világba, hősies, szent, tiszta, szeretetteljes életteremtő erő. A vallás a legnagyobb életfejlesztő hatalom. Ezért james, aki pragmatista, a vallás értékét abban látja, hogy gyümölcse igazolja azt. A vallás értékes, mert felemelő és hasznos hatása van az életre

James és iskolája legfőbb érdeme a vallásos typusok felállítása s az illustráló anyag nagy gazdagságának felhalmozása. Érdeme az is, hogy az egyoldalú – "félelem" – elméletet megdöntötte. Két hibája van. Az egyik *filozófiai*, s ez a pragmatista utilismus, amely azonban nem tartozik ide. A másik *lélektani*. Elmellőzi a vallás keletkezésének vizsgálatát, holott

enélkül lehetetlen a vallást megérteni. Ezáltal ahelyett, hogy a vallás specifikumát megoldaná, a tudatalattiba sülyeszti, ahol tilos a további kérdezősködés. A megoldást tehát megkerüli. Tkp. a tudat-alatti felvételével elismeri a vallás titkának *megfejt-hetetlenségét*. Örök rejtély, hogy honnan jött s mi volt azelőtt a vallás, mielőtt tudatossá lett volna? Realitása szerinte azon fordul meg, hogy a vallásban adva van egy létező, működő, nálunk több, de velünk rokon valóság kétségtelen érzése.

c) A vallásnak, mint sui generis érzelmi ténynek igen komoly és jelentős vizsgálatát és lélektani magyarázatát adta T. Ribot, kiváló francia psychologus, kinek erre vonatkozó munkája 1903-ban német fordításban "Psichologie der Gefühle" c. jelent meg. Das religiöse Gefühl c. fejezetében van az ő vallásiélektana kifejtve. Először kijelöli a valláslélektan vizsgálati körét és határait. Helyesen jegyzi meg, hogy a lélektan nem kutathatja a vallás értékét, mert erre nincs ereje. Szerepe a vall. érzelem tényének vizsgálata és pedig eredetét és fejlődését tekintve. (Tört. lefolyását). Ribot a vallásban két elemet lát: intellectuális elem, amely a vallásos érzelem tárgyában jelentkezik és érzelmi elem, amely a tárgyat kiséri s cselekvéssé teszi. Ez utóbbi a cél, ha ez nincs, akkor nincs vallás se. A fejlődésben így 3 stádium van: a konkrét fantázia periódusa, ahol a félelem és a haszon uralkodik; az általánosítás periódusa, ahol a morális elemek alakulnak ki és a magasabb fogalmasitás periódusa, ahol a vallás érzelem egyesül az iniellectualis érzelmekkel, a log. és aesth. érzelemmel. Az első periódusban, amikor a fantázia túlsúlyban van az egyszerű percepció felett, bizonyos isienteremtés történik azáltal, hogy a lélek átülteti a maga életét más, élő vagy élettelen tárgyakba s szellemekkel népesiti be a világol. Feíisizmus, polydemonizmus, animizmus. Az istenekhez való viszony a haszon és kár szempontja alatt igazodik. Ezen a fokon a vall. érzés elemei: félelem, gyönge sympáthia, egoizmus, a sociális érzület kezdetleges formája a samanistikus rendben. A második periódusban az általánosítás történik iniellectualis érzelmi irányban. Intellectuális irányban ekkor jön létre a fizikai- és erkölcsi világrend s az isteni hatalomnak a számtalan sokféleségből az egységes felé való általánosítása. Az érzelmi irányban két skála cseng össze: félelem (irtózat, megijedés, félelem, tisztelet, becsülés) és szeretet (csudálkozás, bizalom, szeretet, eksztatikus lelkesedés). A II. periódusban az utóbbi legyűri az elsőt s ezáltal lehetővé lesz a morális érzelmek kapcsolódása, amelyek eredetileg nem tartoztak a vallásos érzelemhez, amely egoistikus. A harmadik periódusban Ribot az észszerű elem folytonos fejlődését és az intellectualis érzelmek közé való tagolódásai látja, amelynek célja az Istent, mini végső okot és célt (világelvet és erk. ideált) statuálni. Ribot szerint ez a periódus az érzelmi elem gyöngülésével jár s a sociális organizáció erősödésére tör, míg végre a szervezet egyedüli értékének stádiumában kihal, hogy ellenhatásként a mysticismust szülje.

Ribot kimutatja a vallásos érzelem *suí generis, tiszía ke-délymozgalom voltát* azzal a [elfogással szemben, amely szerint a vallásos érzelem az intellectualis érzelmek elfajulása. Ribot szerint *tiszta, sui generis érzelem az, amellyel az organizmus megrendülése jár,* tehát *testi rezonancia* járul hozzájuk, mely által a cselekvési síkba lendülnek át. A vallás ilyen. Ezt bizonyítja a rítus vagy kultusz, mely a maga első fejlődési periódusában a vallásos érzelem spontán kifejezője s híven tükrözi a népek szellemét (görög derült cultus; mexicói vérszomjas). A második periódusban a kultus elveszti ezt a karakterét és általánosul, a képes, symbolikus felé halad.

Az igazi vallás mindig színdús és eleven rítusban nyilvánul, mert élő, organicus, a racionális vallás csak félvallás, félig filozófia s ezért a rítusa szegényes és száraz, életereje csekély.

d) Ribot felfogásában már jelentkezik egy ujjmutatás a vallás irracionális magva felé. A megrendítő hitactusnak igazi meglátása ugyan hiányzik benne, de az érzelem sajátos volta már fői van mutatva. A hitaktus őseredeti öntudati tenyéré meggyőzően mutatott reá és bizonyította az! be a protestantizmus egyik legnagyobb szelleme: Schleiermacher Frigyes. (1768 liieíe és működése két korszakra oszlik, az első romantikus. a második férfikora, higgadt, obiectiv, mányos. Az elsőt jellemzi "Reden über die Religion" c. műve, a másodikat "Der christliche Glaube" c. nagy hittana. Ez utóbbival egész részletesen a ker. hittanban fogunk foglalkozni, ahol korszakalkotó, itt az elsővel keli foglalkoznunk, mivel a vallás lényegére vonatkozó korszakalkotó gondolatai a romanticizmus dagályán ugyan, de mégis itt bontakoznak ki. A "Reden"-t Schl. Németország műveltjeinek írta, akik a vallást szívökből kivetették, Istent a világból száműzték. Őt isteni kényszer hajtja, hogy épen ezekhez szóljon, nem mint pap, hanem mini ember. Ő maga is korának már ekkor egyik legműveltebb embere volt, gyermekségétől kezdve, amióta csak gondolkozik, a vallásban él, ez volt léte legmagasabb rugója. S valóban igaz, mert Schl. egyike az egész emberiség legnagyobb vallásos személyiségeinek; ép ez az oka, hogy a vallás tud. megértésére is kiválóképen elhivatott, A vallás megvetésének oka szerinte a vallás lényegének nem, vagy félreismerése. Ő épen a vallás lényegét keresi (2. beszéd). Két előítéletet kell mindenekelőtt legyőzni, azt, hogy a vallás tan, tudás és azt, hogy a vallás erk. cselekvés. Sem az egyik, sem a másik. A dogm. gondolkozás a vallásra nézve közönvös, Sch. szerint bármely istenfogalom mellett, sőt anélkül is lehet valaki vallásos. Úgy, hogy a kritika kimutathatja az öszszes vall. tanítások valótlanságát s a vallást mégsem érintheti. De a vallás nem is erkölcsi cselekvés, vagy életszabály, meri a kettő önálló mezőn, saját törvénye szerint él. A valás érze-

lem: közvetlen öntudata egy általános létnek, belső szemlélet, amely a végest a végtelenben, a mulandót az örökkévalóban szemléli és közvetlenül tapasztalja. Ez nem filoz, világnézet, mert a kegyes lélek nem tudományosan ismeri, hanem éli Istent; a vallás élet a végtelenben, élet a mindenségben, isten mindenben és minden istenben! Az ismerőt és a tudás is a végtelen nyilatkozásai a végesben, de a vallás több ennél, mert míg az ismeret a mindenséget külön sajátságainak véges viszonyában szemléli, addig a vallás mindent a maga saját külön szempontja szerint, a végtelen alkatrésze és vonása gyanánt lát Ez a közvetlen szemlélet érzés, különös képesség, amely az értelmet és akaratot megelőzően, mint a végtelennel való egység közvetlen tudata, az ált. lét összetalálkozása az egyéni léttel — él a lélekben. Az ember élete a végtelenben s a végtelen élete az emberben: a vallás. Maga az az érzés, amelyben a vallás jellegződik: függésérzet, a végesnek az absoluttól való feltétlen függése érzelme, amely egyúttal kiemeli őt a világból és kizárólag isten kezébe adja. Ez a kegyes függés-érzelme az értelem reflexiója alatt képzetekké, igazsággá s akaratunkra való hatása utján erkölcsiséggé lesz, de őslényege a kedély titokzatos érzelmi meghatározottsága. Schí. ezen felfogásában egész sereg termékeny indítás rejlik a vallás megértésére, amelyeket később hittanában fel is dolgozott. Kifejezései, nyelve romantikus, költői, szelleme rajongó, pantheista hajlamú; mindez föltétlenül egyoldalúságra mutat, de azért ez voit a legtermékenyebb egyoldalúság a vallás lényegére irányuló egyoldalú felfogások között.

#### 3. A vallás, mint dialektikai realitás.

Ha a vall. élménynek nem a lelki lefolyása és mozzanatai, hanem az élet, az emberi szellem életének egészében való *jelentése*, értelme, szerepe kerestetik, akkor a vallás filozófiai és pedig u. n. dialektikai, alapfilozófiái szempont alá helyeztetett. Mert azt a kérdést, hogy mi a szerepe a vallásnak az emberi életben, csak úgy lehet megoldani, ha azt az emberi szellem megvalósulásában, mini élettevékenységei, élettényező! vizsgáljuk. E tényezők végső elemzése és összefüggésük tisztázása épen a dialektika feladata. A vallás realitása e szempont alatt szerepének specialitásában keresendő. Ezen a téren a modern vallásfilozófia nagyjelentőségű munkát végez, A kutatók közül

a) elsősorban a vallásfilozófia mai legnagyobbszabásu munkását *E. Troelisch-et* kell megemlítenünk, akinek számos nagyjelentőségű tanulmánya közül üt lényeges a: "*Psychologie und Erkentnissiheorie in der Religionswissenschaft*" (Tübingen, 1905) e. tanulmánya és azok a fejtegetései, amelyeket "*a vallásos Apriori*" kérdésében közölt.

Nagyon világosan látja azt a lényt, ami a dialektikai szempontból döntő, hogy a valóság sohasem lehel az öntudat elől

leljesen racionálissá, s hogy főleg a vallásra nézve a tény az, hogy a vallás tulajdonképeni érverése a mysticus, irracionális élményben lüktet. Ennek az irracionális élménynek jelentkezését a lélekben a psychologia van hivatva leírni, azonban magát az élmény realitását, amely isten megjelenése és jelenléte a lélekben, a psychologia se tudja megragadni, mert az örökre irracionális marad; azonban ez az élmény, mint lelki tükröződés, psychikai processus, mégis feltárható és leírható. Troeltsch igen helyesen látja, hogy a vallásos élmény psyhológiai leírása még nem magyarázata a vallásnak, mert titka nincs benne megfejtve. Épenezért a vallásos élmények psychológiaílag tisztázott empirikus tartalmát szerinte ismeretelméleti vizsgálat alá kell vetni, amely az irracionális élmény racionális érvényét megállapítja. A vallásban leuő racionális érvény kimutatása adja T. szerint a vallás filozófiai magyarázatát. Mivel a vallás apriori szükségességen nyugszik, apriori észtörvények megnyilatkozása, azért épen azt az észtörvényt kell kutatni, amely a vallást teremti és formálja. Ez a iranscendentális vizsgálat adhat egyedül kielégítő magyarázatot.

Ezekben a fejtegetésekben Troeltsch kétségen kívül igen helyesen állítja fel a problémát, mert világos, hogy a vallásnak is, mint minden szeli, jelenségnek, jelentését, értelmét egyedül magának az ismerő szellemnek törvényeiből lehet megállapítani, s így a vallást bele kell állítani az élet megvalósulásának törvényszerű folyamatába. Troeltsch azonban csak a probléma felállításáig jutott, mert a vallás racionális érvényének titkát, a vallásos apriorit csak felállítja, de nem oldja meg.

Kétségtelen dolog, hogy a vallás dialektikai magyarázatának egyetlen feladata csak az lehet, amit ő megállapít, mert hiszen a vallás ismerő, világmagyarázó ereje csakis racionális, érvényében rejlik és nyilvánul ki, hiszen a vallás dialektikája azt keresi, hogy miféle befolyást, átalakító hatást gyakorol a vallás, a hit a racionális világképre, amelyben a szellem önmagát a valóságban kifejezi. A vallás törvényei az élet megvalósulásának törvényeiben rejlenek. Azonban az a döntő hiány van Troeltsch felfogásában, amely a megoldást lehetetleníti, hogy ő az ismerés fogalmát szűk és sekélyes értelemben fogja fel, mikor azt a puszta racionalizálásban látja. Az ismerés több, mint racionalitás, mert ismerés mindaz a tevékenység, amely jelentést tud kölcsönözni az én tartalmából a valóságnak.

A vallás tartalma nem racionalizálható teljesen, de teljesen *megismerhető*, mert az értelmen kívül más ismerő tényezőink is vannak, amint látni fogjuk. Ha pedig a vallás egész tartalma megismerhető, ez azt jelenti, hogy a vallás egész tartalmában át tudja hatni a racionális világképet és az egész életet formálni és vezetni tudja. Ezt a továbbiakban fogjuk kifejteni.

b) A másik nagy vallásfilozófus, Eucken ("Der Warheitsgehatt der religion",1905. "Hauptprobleme der Rel. Philozophie

der Gegenwart". 1907, "Az élet értelme és értéke" 1915; stb. müveiben.) a vallásban épen azt a felismerést látja, hogy az embertől, mint a természet és társadalom elemétől független szellemi világ, az emberfeletti szellemiség világa és élete bennünk jelenlevő, teremtő hatalommá lett, a világfeletti tökéletesség, az élet teljessége belénk plántálódott és az embert a maga életének hordozójává, a világtól független, kozmikus tényezővé teszi. A testtel, a bűnnel, a végesség korlátaival vívott harcban a végtelenségért folytatott küzdelem az, amely felemeli az embert önmagán át a természet és társadalom élete felé a szellemi élet valóságába, a valóság lelkébe.

Eucken gondolatában mély igazság van. A hü által felül emelkedünk a véges világon, az értelem alkotásán, a valóság éltető centrumába, lelkébe. Megragadjuk önlényegünk teljességét, szentséges tökéletességét Istenben. És ezzel győzi meg a hit a világot. Az embert függetlenné teszi a világ láncaitól.

De Eucken teóriájában sokkal inkább van hangsúlyozva a vallás ezen felszabadító jellege, semhogy racionális érvénye, világmagyarázó szerepe kárát ne vallaná. Mert a vallás, amenynyiben felszabadít a világtól, annyiban új *viszonylatba* is hoz vele és az élet szempontjából ez a fontosabb.

c) Egy harmadik vallásfilozófus Simmel, épen erre az oldalára igyekszik fényt vetni a vallásnak. Szerinte a vallás az a tényező, amely az embert összekapcsolja egyfelől a sorssal, másfelől a természettel és az emberekkel. ("Die Religion" 1905, "Beiträge zur Erkenntnistheorie der Religion", 1902.) így az ő felfogásában épen a vallás világmagyarázó ereje, a dialektikai probléma jut igen érdekes kifejezésre. Szerinte a vallás világteremtő hatalom, amely a valóságot, a létet egy specifikus formában, kategóriában alkotja és fejezi ki. Ez a vallásos világteremtés azonban nem azonos tartalmú azzal a világgal, amelyet az értelem alkot, hanem azzal szemben önálló. U. i. a valóságnak különböző kategóriákban való kifejezései léteznek, egyik a tapasztalati világkép, egy másik a tudományos, egy harmadik a művészi, egy negyedik a vallásos. Ezek a kifejezések egymással coordináltak és együtt fejezik ki mindenoldalról a teljes valóságot, de azért mind betetőzöttek és önállóak. így a valóság vallásos kifejezése az a specifikus kategória, amelyben az embernek a világhoz való egyéni, páratlan, mintegy "végzetes" viszonya nyer kifejezést, amelyben az ember, mint centrum, a végtelen és véges szálait egyesíti és kapcsolja össze önmagában, vagyis önmagának a végtelenséghez és a végességhez való viszonyában jut öntudatára.

Kétségtelen, hogy a vallásban van "világteremtő erő", mert belőle a világ új magyarázata áll elő; azonban nem áll az, hogy a vallásos hit magyarázó sugarába kerülő világ tartalmilag más lenne, mint az értelem, vagy a művészet világképe, a hit csak új világításba helyezi ugyanazt a világképet, felfedezvén a dol-

goknak az Istenhez fűződő vonatkozásait. Továbbá az sem áll, hogy a vallás a többiek *mellé* coordinált kategória, mert határozottan képes az egész, bármely módon megismert világképet áthatni és vezetni.

#### 4. A vallás, mint értékreálitás.

A legmodernebb vallásteoriák a vallás sui generitását értékelő természetében és speciális értékvalóságában keresik. Ebben a föltevésben hol egy egészen külön értéket keresnek benne, hol pedig a többi értékkel tartalmilag azonos, de speciális modosulású realitást. Legszembeszokőbb volt mindenkor a vallásnak az *erkölcsi értékkel* való szoros viszonyulása. A kutatás innen is indult ki. Legelsősorban képviseli ezt az álláspontot

a) Rietschl és iskolája, aki szerint a vallás etikai jellegű, de önálló értékreálitás. A. Rietschl (1822-89) az ő nagy hittani müvében "Die christliche Lehre von der Rechtfertigung u. Versöhnung" (3 kötet 1870 74) képviselője a vallás és tudomány radikális dualizmusának. A vallás független mindentől ami nem őmaga, a hitnek és nem a tudománynak tárgya lévén, csak hittel érthető meg. A logikai fogalomrendszerrel szemben benső élet, amely tartalmilag a Szentírásban tárgyiasul és ismer magára. A merev és éles szétválasztás sokban jogosulatlan, de R. törekvése a vallás sui generitásának megvédése volt. Épen a vallás önállóságának kiemelése R. legfőbb érdeme, amelyet ő Kant és Schleiermacher alapozásaira fektet és fejt tovább. Szerinte a vallás egy meghasonlás eredménye, amelyet az ember természeti lényének önállótlansága és önálló szellemi igényei között érez meg. A term, világ nyomása alatt ébred a hit olyan fönséges szellemi erőkben, amelyek pótlást adhatnak az ember saját erejének, hogy magát kiküzdje az önálló szeli, személyiség életsferájába. A vallás az erk. szellem felháborodása az anyagyilág ellen és a természeti törvény ellen. Ez az aktus értékítéleteken nyugszik, abból él. Ezek az értékítéletek az embernek a világfeletti méltóságára, Istenben való üdvbizonyosságára vonatkoznak. A vallás célja egészen gyakorlati érvényesülés, a vaII. világuralom, amelyet az ember a gondviselés hitében, alázatban, türelemben és imádságban s az erkölcsi cselekvésben gyakorol. A vallást az erk. tökéletesség értékeszméje vezeti, mely Istenben, ill. Krisztusban valóságos és beteljesült realitás.

Nézetét tovább fejtette tanítványa, /. Kaftan. (1848-) "Dogmatik" (1909 ) és "Philosophie des Protestantismus" (Tübingen 1917.) c. műveiben. A vallás realitását szerinte az isteni valóság ható-mivolta igazolja; az isteni van, mert hat s a vallás reális, meri a hatásokból él és érvényesül. Isten az absolut érték, aki reálisan hat a lélekre: ez a vallás specialitása. A val-

lás valósítja meg a szeli, élet *egységét*, mert ő az absolutum sferája, amely nélkül egység nincs. A legfőbb valóságot és a legfőbb értékei Istenben megragadva, minden ismeretnek és életrendnek egységesítő centruma és eredtető gyökere a vallás. Mivel a *személyes szellemet* akarja bennünk felszabadítani és létrehozni, azért *etikai, gyakorlati* jellegű realitás.

W. Hermann (1846 1922) Ritschl másik nagy tanítványa műveiben annak ad kifejezést, hogy a vall. hit az erkölcsiségre épül, mert csak akinek erk. élete már fölébredt, vehet komolyan olyan értékreálitást, mint a világfeletti Isten. Az egészséges erkölcsiséget kisérik és betetőzik a vallásos értékítéletek. À hitben épen a legmagasabb erk. értékben való bizalom lényeges. E szentséges értékben hinni azonban csak kitartó elszánással és az erk. közösség állhatatos szolgálatával lehet, ezek által lesz az realitássá nekünk. Ez elszánás és szolgálatkészség küzdelmeiben, nehézségeiben, konfliktusaiban jő segítségünkre az, akiben a hit testet öltött, a Jézus Krisztus, akinek belső élete meghódít, felemel, határtalan bizalomra gyújt és így Istenhez vezet és Istent kijelenti nekünk.

b) Egy másik filozófus, ). Cohn, "Religion und Kulturwerte" (1914.) c. művében továbbfejti a vallás értékjellegének, axiológiai lényegének és jelentőségének problémáját. Az ő kérdése az, hogy van e a vallásnak a kultúra többi értéke mellett saját, különálló értékterülete?

Kimutatja, hogy a logikai, etikai, és aesthetikai érték mindenike olyan természetű, hogy önmagán tul utal, s mindenik határolt értékterület kiegészítésre szorul. Ezt a kiegészítést adja meg a vallás, amely a többiek mellett nem külön, önálló érték, hanem a háromnak az a teleologikus találkozó- és kiteljesítő pontja, amely a kulturéletet betetőzi, s annak lendületet, erőt, szint ad. Ilyen értelemben a vallás valóban élet, az a terület és az az orgánum és egyúttal az a belső lélek, amely önálló ugyan, de tuíajdonképen csakis az értékek világának áthatásában, azoknak kiegészítő és betetéző összeforrásában és érvényesítésében birja önmagát és valósítja meg lényegét.

c) A vallásnak tiszta értékelméleti vizsgálatával találkozunk a nemrégiben elhunyt nagy német filozófusnak, Windelbandnak fejtegetéseiben, különösen a ""Präludien" c. művének "Das Heilige" c. értekezésében (1903) és "Einleitung in die Philosophie" c. munkájának 20. §.-ában (1914). Az ő fejtegetéseinek kimondott feladata a vallási érték vizsgálata. Ennek egész területét a "szentséges" jelzővel nevezi meg, illetve az alá foglalja. A vallási értékek egészére nézve jellemző szerinte a világfeletfiség, amely nélkül a vallás csak karikatúrája lehet önmagának, mint pld. az általunk előbb ismertetett Comte-féle "humanitás vallásában". A vallási érték, a szentséges pedig azáltal létesül, ha a logikai, ethikai és eszthetikai érték egy vitágfeletti valósággal kerül vonatkozásba; a vallási érték th. Nem

egy külön érték hanem a legfőbb értékek ezen specialis vonatkozása.

Maga, a szentségesnek tapasztalása tht. realitása a lelkiismeret által jön létre, a mely az Énben meghasonlást idéz elő s ezáltal szembeállítja az ítélő alanyt a megítélttel. A lelkiismeret értéktudat, amely felette áll minden tapasztalás, tér és idő esetlegességeinek, úgy, hogy a lelkiismeret valóban az éleinek az a mélységes, mondhatjuk irracionális alapja, amely egyenesen bizonyítja a világfeletti valóság lételét. Az Isten tehát anynyiban és olyanképen realitás, mint a lelkiismeret. Mivel az értekéiét a lelkiismeretben gyökerezik, bátran nevezhető Istenben való életnek, tehát vallásnak.

Most a vallás, mint ilyen lelkület, azzal a sajátsággal bir, hogy felveszi magába, áthatja és új világításba helyezi, mintegy színezi a többi értékek egész területét, vagyis a kulturértékek egész birodalmát: a tudományt, az erkölcsiséget, a jog- és áilaméletet. Nem külön értékzóna th. hanem az egészet átható értékélet. Az értékfeletti valósággal való összefüggésünk a Schleiermacher által megállapított kegyes függésérzetben jelentkezik, de ez mindaddig tárgytalan s mindaddig hatástalan is az életre, míg képzetté, képpé nem lesz. Így lesz a cselekvés motívumává. Azonban Windelband szerint ismerés útján és ismeret jelleggel ez nem történhetik meg, meri ismerés csak a tapasztalás területén lehet, a vallás pedig a tapasztalatfelettihez való viszonyulás. Ezért a vallás képzetesedése szerinte a mítoszban történhetik meg egyedül, mely nem tapasztalati, de gondolható. (Vagyis ez a képzelet szülte hasonlatszerű kifejezése az irracionálisnak, amint láttuk.) Az ilyen képzet racionális érvénye felől a tudomány nem dönthet; a tudomány csak arranézve nyilatkozhaiik, hogy a vallásos tevékenységre miféle hatása van az értelmi belátásnak. Ez szerinte a vallásos igazság problémája, mely az "érzékfeletti" realitásban fészkel. Azonban W. szerint érzékfeletti alatt nem a testi és anyagi ellentétét, hanem a tapasztalat felettit kei! itt érteni, vagyis az örökérvényű értékek világát, a "kell"-et, azzal szemben, ami "van". Ilyen értelemben a tapasztalataiba tartozik a "lelki" is, a tapasztalatfelettibe pedig a földön nem tapasztalható tökéletesség, a szentséges értékteljesség, Isten és a halhatatlanság. A vallás igazságának problémája annak a viszonynak a tisztázásában rejlik, hogy milyen viszony van a "van" és a "kell" között? az értékes fényes birodalma és az értékközönyös, az értéktelen és az értékellenes sötét hatalmai között? E duaîismus tényleg megvan, mint a valóság végzetes és súlyos szakadéka, ezt kell áthidalnia az Isten és halhatatlanság hitének, amelyben ez a dualismus egyéni tapasztalásban feloldatik, de racionálisan soha. A vallásos igazság érvénye tehát mindig csak egyéni marad.

Windelband íőérdeme a vallás *értékkarakterének* erőteljes kiemelése, a "*szentséges*" fogalmának helyes tisztázása (lásd

később!), a tapasztalatfeletti realitásának hangsúlyozása. Hibája azonban az, hogy az ismerést ő is szűk értelemben fogja fel, azí az érzéki tapasztaláshoz köti, th. ismerés alatt kizárólag a racionális ismerést érti, holott ez az oka, hogy a vallás igazságainak, realitásának titkát meg nem ragadhatja, s Wundt-al együtt megmarad "a mithosz" alapján.

Napjaink legteljesebb és legbefejezettebb vallásfilozófiái rendszere a *Dunkmanne.* ("Religionsphilosophie. Kritik der rel. Erfahrung als Grundlegung christlicher Theologie. Systematische Theologie. I. 1917.) Központi problémája a *vallásos tudat* vizsgálata, és pedig ismeretelméleti módszer alapján. Ez alapon a vallásfilozófiának szerinte három problémája van: *isienismereí*, *istenfádat*, *istenhit* problémája. És pedig az első kifejezi a *vallás önállóságának*, a második a *vallásos tapasztalásnak*, a harmadik a *kijelentésnek* problémakörét.

Az első probléma körében a kérdés az, hogy az emberi szellem életében hol kell keresni az istenismeret (fogalom) helyét? Ez csakis az öntudatban lehetséges. Az öntudat pedig nála épugy mint Windelbandnál a lelkiismeret = értéktudat. Ez az érték, vagy norma-tudat három irányú: logikai, etnikai, esztheiikai. Ezek azonban az öntudatos szellemnek csak részleges formái, azaz a szellem egysége egyikben sem jut kifejezésre és valósulhat meg. A vallás épen az a ténye a szellemi életnek, amely a differenciált értéktudatot összekapcsolja s a szellemi élet egységét biztosítja. (Windelband, Cohn.) Th. nincs külön, önálló vallási érték, hanem a vallási értéktudatban létezik az értékek egysége. A vallás, mint ériektudat az istenfogalomban tárgyiasul. Az istenfogalomban fejezi ki és éli át a szellem a maga egységét. Az istenfogalom, a vallásos értéktudattal correlate lévén, metalogikai, metaeszthetikai és metaetikai fogalom, teljesen irracionális, élmény, amelyet racionalizálni nem lehet. Csak annyi tény, hogy az istenfogalom absolut norma gyanánt jelenik meg az öntudatban. Ezen túl a logikai vizsgálat nem mehet. Az istenfogalom psychikai realizálódása hozza létre az istentudatot, amely az istenfogalmat vallásos tapasztalássá teszi. Ennek törvényszerű feltételeit kutatja a vall. tapasztalat tana. Kérdés, mi az eredete és mi a tartalmi kialakulása az istentudatnak? Az istentudat keletkezésének két feltétele van: az érzéki tapasztalás és a személyes, benső meghatározottság. E kettőnek az értéktudatban fellépő disharmoniájának kiegyenlítése (Windelband problémájának szellemes megoldásai) a vallás! Egyébként az istentudat tartalma a parciális értéktudatokból, a log., efh. és eszth. értéktudat vonásaiból alakul ki.

Az istenfogalomnak a történeti *kijelentésben* való kifejezése adja az *istenhitet*. Itt th. az istentudathoz (a vall. tapasztaláshoz) egy *külső és konkrét* tényező járul, amely azt teljessé teszi. Az istenfogalom, istentudat, istenhit evolúciója th. a kijelentésben csúcsosodik ki, ezáltal lesz aktuálissá, positiv élethatalommá, vallássá.

Dunkmann teóriájának főérdeme nem ismeretelméleti, hanem axiológiai jellegében áll. Ebben a tekintetben az ő tana Windelband tanításának igen szerencsés és figyelemreméltó kiegészítése.

Meg kell még említenünk a nagy magyar filozófusnak *Böhm* Károlynak a vallásra vonatkozó megállapításait is, aki ugyan exthesi a vallással nem foglalkozott, de igen nagy jelentőségű indításokat szolgáltat a vallásfilozófia kiépítéséhez. (Itt figyelembe jövő munkái: "*Az értékelés fenomenológiája a XV. századig*" (1912); "*Az idea és ideál értékelméleti fontossága*" Magyar Filoz. Társ. Közi. XV; "*Az ember és világa*" IV. kötet 21. §. (1913.)).

Böhm szerint kétségen felül áll a vallás értékkaraktere, mert a vallásban az egész ember számára a legértékesebb van célul és céljainak csillapitójául kitűzve. Lényege szerint tehát a vallás az értékelést feltételezi. A vallás minősége az értékelési álláspont fejlettségétől függ; amilyen az értékelő olyan a vallása is. Ez főleg az Istenképben, mint a vallás centrális pontjában tűnik ki, mert az Istenkép a végtelen szellem képe, erről pedig olyan képet alkot magának az ember, amilyen tömörségi fokon van őmaga. Ez az Istenkép ideál, mely a vallásos életet mozgatja.

Böhm egész világosan látja a vallás *lélektani* struktúráját. Rámutat arra, hogy vallás csak a lélek *megindultságából*, megrendüléséből származhatik, amelyet a megaláztatás, elnyomottság, megtörtség érzete idézhet elő; e megrendülésből fakad fel a szabadulás vágya, amely a vallás gyökere. A vallásos érzés szerinte nem függésérzet, félelem, nem is vonzódás, szeretet: mindezek későbbi momentumok a vallásban, hanem a vallásos érzés a tehetetlenségnek és a szabadulás reményének sajátságos keveredése. Ez az érzés, vággyá fokozódva, az ént fájdalma megszüntetésére alkalmas pótlék, Istenkép proiiciálására bírja, amelyben az én hiánya pótlást találva, megnyugszik. Az istenkép az én vágyainak s ez alapon értékeinek is szummitása. (Ezeket a megállapításokat igyekezünk később értékesíteni, kellő kritika és correctio alapján a vallás lélektani lényegének tisztázásánál.)

A vallásos élmény életsorára, menetére nézve Böhm megállapítja, hogy a vallásban egy sorozat áll előttünk, amelynek tagjai: *vallásos érzés, hit, egyház, theológia*. A vallásos érzés a lényeges, ennek képpé formálása a hit, ennek vallásából támad az egyház, s az egyház érdekei szülik a dogmát, theológiát, amely szerinte a *fantázia* által a vallásos érzésre adott köntös, constructio.

Ez a megállapítás nem állja ki a kritikát. A vallásos érzésből, a tehetetlenség érzéséből és a megváltás utáni vágyból még hit soha nem lehet pusztán és kizárólag, mert ha így lenne, akkor az Istenkép puszta alanyi fikció lenne. Amint látni fogjuk, itt egy *obiectiv* tényező működik, amelynek megragadásában nyilvánul a hit lényege. Az a valóság pedig *irracionális* és épen abban van a hit lényege, hogy ezt megragadja, átéli s most már a *fantázia* az, amely ezt a felfoghatatlant képpé alakítja, hogy az értelem azt megközelíthesse s így az élmény világmagyarázó és életformáló ereje kibontakozhassék. Ezen a ponton Böhm tana teljes correctióra szorul. Az sem igaz, hogy a theológia az egyház érdekeinek fantasztikus eredetű védelmi constructiója, s mint ilyen azonos a positiv vallásformával. Természetesen így logikai jellege és értéke nincs. A positiv vallásforma nem a fantázia műve, hanem a *hit vetülete* a logikai, etikai és eszthetikai síkban. Igazsága a hit által megragadott jelentésben s nem a fantázia által e jelentésekre adott szemléletekben rejlik. A theológia pedig nem azonos a positiv vallásformával, mert a theológia *tudományos reflexió* a vallás felett. A vallás tehát minden formában *tárgya* a theológiának és nem egy vele.

A vallásban egyébként, Böhm szerint, a legmagasabb érték van célba véve. Ez a "szentséges". A szentséges nem egyéb, mint az ens perfectissimus jelzője, amely ontológiailag és axiológiailag egyaránt az élet summitásáí jelenti. Tehát az igaz, jó, szép egyfelől, a végtelen lét másfelől egyesülnek benne. Nem külön értéket, hanem az összes értékek elképzelhető legmagasabb egységét jelenti. E szentséges iránti hódolat a vallás. Ha ez igaz, akkor mondja Böhm, "a szentségest nem külön érzékkel kell megragadnunk, csak azon képesség kell hozzá, hogy az értéknek fogalmát teljes határozott summitásban elképzeljük. Mivel pedig ez minden becslésnél tényleg megvan, a vallás mindenkiben benne rejlik, még pedig nem mint külön érzék, hanem mint praeformálf psychologiai processus és mechanismus. Tartalmát nem extásissal, hanem egyszerű logikai munkával kell megállapítani. A szentséges elképzeléséhez nincs más mód, mint az intellectuális munka."

Látni fogjuk, hogy Böhm igen mélyrehatóan elemezte a Szentséges fogalmát de teljesen félreismerte a Szentséghez való viszonynak, a vallásnak természetét. A szentséges nem a tökéletes egyszerű képzetese, logikai következtetéssel, intellectuális munkával való fogalmi meghatározottsága. Istenfogalomimádat soha nem lesz. A szentséges jelzője az emberfeletti szellemiségnek, ezt pedig soha "egyszerű logikai munkával" intellectuális, racionális módon megragadni, megélni nem lehet. A kifejezése, az elképzelése a fantázia és az értelem eszközeivel: ez igenis intellectuális munka, de a szentséges valósága nem egy az ő kifejezésével. A Szentséges Szellemet, az Istent sohasem az értelem, vagy a képzelet egyedül és kizárólag csakis a hit képes megélni, megragadni. Bizony igenis külön érzék kell hozzá, a hit. Nem extásis, vagyis nem feltétlenül extásis, de igenis a hit, amelyben mi az ismerés egyik, intenzív irányának alapját ismerjük fel. Böhm épúgy, mint Troeltsch, ismerés alatt csak a racionális munkát érti, holott épen

rendkívül mély meglátása szerint látnia kellett volna mindazt, amiben jelentésadás folyik, amiben a szellem öntudatra jut tehát a *hitben* is.

Ha nem lett volna mereven intellectualista, ha saját legmélyebb gondolatának érvényesülését megengedte volna: nem lehetett volna a vallásról csak olyan véleményen, ami cseppet sem különb a Comte-énál. Bőhmmel szemben hangsúlyozni kell az ismerés tágabb és mélyebb jelentését, az irracionális ismerés létét és lehetőségét, a vallás önálló világmagyarázó és életformáló jelentőségét mindezt a vallás obiectivitása érdekében. Böhm érdeme a vallás psychologiai alapjainak és lefolyásának tisztázásában s a vallás nemes értékkarekterének, egyetemes szellemi becsének hangsúlyozásában azonban így is maradandó.

Ezzel a vallás lényegére vonatkozó kutatások áttekintését befejezvén, a következőkben igyekezni fogunk az innen származó tanulságok érvényesítésével a vallás lényegének és értékének tisztázását elvégezni.

# II. A vallás lényege.

## 1. A probléma.

1. Mit kell értenünk a vallás realitása alatt? ez a kérdés a vallás *lényegének* kérdése. Régebben a vallás realitásának problémája az Isten lételének problémája volt. Kiknek a részéről merülhetett fel ilyen probléma? Nyilván nem azok részéről akik hittek Istenben, mert azoknak a számára ez a probléma egyszerűen nem létezett. Eltekintve az egyes emberek egyéni életétől, az Istenben való hit, az isten realitása az emberiség egészének. illetve csoportjainak életében állandóan jelleget mutat. Bizonyos korokban az emberiségnek, illetve egyes társadalmaknak lelkét valósággal eltöltötte és belepte az Isten realitásának bizonyossága, Isten reálisabb valóság volt a természetnél és annak dolgainál; az ilyen korok lelki élete az áradásban levő tengerhez hasonlatos. De más korokban megint valósággal visszahúzódott, elapadt az Isten realitása a telkekből, mint az apályban levő tenger s ilyenkor kételkedés, bizonytalanság, tagadás uralkodott a világ felett. Ez utóbbi, gyakran viszszatérő periódusokban vetődik fei Isten lételének problémája, azaz lesz az Isten problémává a bizonyos valóságból s lesz a realitás kérdése kérdéssé a vallással szemben. De kétségtelen, hogy ekkor sem a hitetlenek problémája. Ha vannak e világon absolut hitetlen lelkek, korok vagy társadalmak, akkor azoknak Isten létele, a vallás realitása nem okoz fejtörést, fel sem merül, hiszen nem kérdés rájuk nézve az. Az Isten lételének problémája, mint a vallás realitásának forgó pontja, a hinni akaró, hitében megszegényedett, kételkedő de mégis hivő kishitüeknek a problémája volt és lesz mindenkor, akik hitük gyöngeségét támogatandó az értelem eszközeihez nyúlnak, hogy saját hitüknek tegyék hihetőbbé, illetve bizonyossággá Isten léteiét. Az ilyen esetekben voltaképen mindig a vallás jogosultságának kérdése az értelem Ítélőszéke előtt. Jogosult a vallás, így gondolják ekkor, — ha a *tárgya reális*, valósággal létező és megismerhető.<sup>1</sup>) Hogy van-e, azt *be kell bizonyítani*, racionálisan kétségtelenné kell tenni. Erre szolgálnak a különböző, ismeretes Isten-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) A vallás tárgya pedig az *Isten*. Tehái jogosul! a vallás, ha van Isten és megismerhető.

léti bizonyítékok, mint a cosmologiai, ontológiai, históriai, er-kölcsi sib.

Ezeknek a bizonyítékoknak az a természete, hogy *nincs* kényszerítő logikai erejük és értékük az ellenmondó értelem előtt, de támogatják és erősítik a hinni hajlandó, bár kételkedő elmét.

És ez újra azt bizonyítja, hogy a vallás realitásának ilyen fölfogása sohasem a hitetlenek, hanem mindig az ingadozó hivők sajátsága, akik még akkor is, ha kifejezetten a hitetlenekkel szemben alkalmazzák bizonyítékaikat, öntudatlan fikcióval élnek, mivel csupán a saját hitüket akarják alátámasztani s estében feltartani velük.

Mivel azonban a leghívőbb hívőben is van értelmi vonás s mivel az értelem a leghívőbb hívőben is kételkedésre hajló a saját természetéből kifolyólag s mivel végre a leghitetlenebb hitetlen is nem csupa értelmi lény, én nem vagyok hajlandó az embereket az absolut hivők és absolut hitetlenek két merev táborára szakítani, hanem azt hiszem, hogy minden ember hinni akaró értelmi lény s az ellentétes erők hullámzásának mértéke szerint az Isten lételének ez a problémája állandóan felmerül és visszahúzódik az emberi lélekben, anélkül azonban, hogy valaha is megoldhatóvá lenne racionális kényszerűséggel, akár positive, akár negative.

Az az erő ugyanis, amely ebben a kérdésben dönt, sohasem az értelem, hanem mindig a hit. A hit áradása és apálya hozza meg időszaki fázisait a bizonyosságnak, illetve a kételkedésnek ebben a kérdésben. Pusztán az értelem mindig Istentagadó lenne, nem mert gonosz, hanem mert nem foghatja fel Istent; a kérdés csak az, hogy mennyiben kerül az értelem a hit hatalmas suggesíiója alá s meddig marad alatta? Olyan mértékben veszít ugyanis a tiszta racionalitás a maga tagadó erejéből és viszont, anélkül azonban, hogy véglegesen behódolna egyik a másiknak, legalább általánosságban szólva.

2. Az tagadhatatlan, hogy bizonyos korok és társadalmak eltekintve itt is az egyének nagy változatosságu életétől — kiválóan a hit suggesíiója alatt állanak, pld. a középkori keresztyénség a maga virágkorában, viszont mások kiválólag az értelem uralma alatt élnek, pld. a felvilágosodottság kora; máskor heves ellentétben helyezkedik el a két véglet ugyanazon korban. Akkor, amikor a hit suggestiója uralkodóvá válik, Isten léteiének problémája megszűnik probléma lenni, mivel Isten tömegreálitássá lett, realitása uralkodó érzülete és eszménye a kornak és társadalomnak. Ugyanígy megszűnne a probléma egy absolut racionálitású korban és társadalomban, mivel Isten megszűnne az emberre nézve létező lenni. De ilyen végletek egyetemessé sohase válnak, nemcsak a társadalmak, de az egyének életében sem, mert az ember örökké hívő és értő is és sohase lehel kizárólag az egyik, mert akkor megszűnne ember lenni.

A dolog tehát úgy áll, hogy absolut hívőknek és absolut hitetleneknek a számára Isten lételének és realitásának proble-

mája, mint *gyakorlati* probléma, gyakorlati szükséglet hiján nem létezik. Hívőknek nem szükséges bizonyítani, hogy van Isten, mert ők azt úgyis jobban tudják és hitetleneknek nem lehetséges, mert úgy sem képesek és nem is akarják felfogni. Ellenben a valóságban létező embernek, aki se nem absolut hivő, se nem absolut hitetlen, hanem hinni akaró hitetlen és kételkedéssel küzködő hívő, szüksége van a saját hitének öntudatositására, értelmi megismétlésére és így élményének gyarapítására s *ezt hinni akarásának mértéke szerint* egyébként bármilyen gyarló bizonyítékaiban is megtalálja.

Azonban egy kétségtelen. Isten létele és realitása tudományos probléma, öncélú tudományos kérdés, amelynek semmi köze a gyakorlati érdekhez, soha nem lehet. És reánk nézve a kérdés itt kezd fontossá válni. Mert amíg a hinni törekvő, küzködő, Istenért viaskodó lélek, tudományos igények és a racionális kényszerítés kísérlete nélkül beszámol a maga bizonyítékairól és bizonyságairól, jogában van: saját maga és mások kételyeit oszlathatja és hitét növelheti vele a hit világán belül. Nincs is az a hit, amely visszhangot ne adna az ilyen beszámolókra. De csak a hit ad reá visszhangot. Mihelyt azonban valaki tudományos igénnyel próbálkozna a vallás realitását Isten lételének racionális bizonyításával igazolni, azonnal illetéktelennek nyilváníanók, mert tudományosan oly tárgyak realitásáról beszélni, amelyek nem esnek érzéklés alá s így nem racionalizálhatok, lehetetlen. Ily tárgyak tudományos realitásáról beszélni egyszerűen képtelenség, mert ilyen tárgyak tudományos szempontból nincsenek. Isten realitás volt és lesz örökre a hit számára, de Isten tudományos szempontból nem létezik.

Ha tehát a vallás realitását a tudomány széke előtt Isten realitásának bizonyítékaival akarná igazolni, része csupán a legmerevebb elutasítás lehet. Viszont azonban és ez ép olyan fontos a leghatározottabban vissza kell utasítani azt a tudományos álláspontot is, amelyik a vallás létjogosultságát olyan értelmű realitásától tenné függővé, amely Isten realitásának tudományos igazolhatóságával azonos. A vallás létjogosultsága tudományos szempontból nem Isten lételén fordul meg, hanem a vallás tudományos értelemben igazolható realitásán. Van-e ilyen? épen ez a kérdés.

5. Lehet e *tudományos* értelemben a vallás realitásáról beszélni? Mi teszi lehetővé, hogy a vallás realitásának kérdése *tudományos* problémává legyen? Röviden ez a három: 1. a *theológia* új fogalma, 2. a *vallás* új fogalma és 3. a *realitás* új fogalma.

Hogy itt "új" fogalmakról beszélünk, az nem azt jelenti, mintha most újonnan akarnók konstruálni ezeket, hanem az "új" itt azt az evolúciót jelenti, amelyen a theológiának, a vallásnak és a realitásnak a fogalma *tényleg* átment és egy bizonyos hagyományos, ezen mondhatjuk, régi felfogással szemben való-

sággal kialakult. Hogy tényleg "új" fogalmakról van szó, azt mi sem bizonyítja jobban, mint az a tény, hogy az emberek nagy többsége számára még mindig ismeretlen és elsajátítatlan, bár a modern vallástudomány és az igazi vallásos lelkek körében elég régen természetes és világos megállapításokról lesz szó. Szembe kell helyeznünk tehát a theológia, a vallás és a realitás hagyományos fogalmát ezeknek valódi, modern, a valóságnak megfelelő és tudományos érvényű fogalmával.

A theológia hagyományos fogalma szerint olyan tudomány, vagy szellemi disciplina, amely Istenről s az isteni (szent) dolgokról tanit, tehát Isten lényegét, tulajdonságait, kijelentéseit és csodáit, valamint az Istennel való érintkezés intézményeit és módjait tárja fel. Olyan tudomány tehát, amelynek transcendens, irracionális, érzékfeletti tárgya van. Az ilyen theológia mintája a skolasztikus theológia, amely ezt a felfogást ki is fejezte és igényelte is. De hogy ilyen, nyilván valamely vallásos közösség hitbeli meggyőződéseit logikai rendszerességgel előadó disciplina tudománynak tekintessék és hitelében szilárdon állhasson, ahoz annak szándékos elszigetelése kell a szellemi élet minden más területétől, továbbá egy olyan tömeghitben kell gyökereznie, amelynek esze ágában sincs kétkedni s végre valamely uralkodó és vezető társadalmi hatalomnak, pld. az egyháznak tekintélyére kell. támaszkodnia, amely tulajdonképen maga birja és garantálja, mint az isteni szentség letéteményese, tanainak föllebbezhetetlen igazságát.

Ezek a föltételek azonban a tudományos szellem újkori kibontakozása rendjén mind elestek, illetve megszűntek a tudomány ismérvei lehetni s ellenkezőleg, a modern tudomány az egyetemes összefüggések, a kételkedő vizsgálódás és a tekintélymentes igazság jegyében alakult ki. A theológia, ebben a régi formájában meszünt tudomány lenni. Régi tanainak s módszerének semminemű tudományos hitele és becse nincs többé. De kérdés, nem lehetséges-e a theológiának új fogalma is, nem térhetett-e más utakra s nincs e olyan tárgya, amely kétségtelenül megmenti és igazolja tudományos jellegét?

A modern kor természettudományos gondolkozása, amely lassanként a "tudomány" fogalmát és jellegét mintegy monopolizálta a természettudományok számára, háttérbe szorította a szellemi tudományokat általában, s a theologiát különösen is. Ez azonban nem akadályozhatta meg a theologiát abban, hogy a többi szellemi tudományokkal együtt, a részvétlenség és közöny sötétjében is tovább fejlődjék és a szellemi élet haladó kívánalmaihoz alkalmazkodjék. Mivel ez a fejlődés a közfigyelem sugarából kiesve, a sötétben formálódott, a közvélemény nem is vette észre azt s előtte a theológia ma is csak a régi, hagyományos értelemben áll, s mint ilyen, hitelét vesztett és felesleges maradványként szerepel, holott a theológia történetében ép olyan óriási és csodálatos megfordulás zajlott le, mint

az egész szellemi élet más területein is s a zajos természettudomány háta mögött a theológia csöndesen átalakult = vallástudománnyá. Ez a tudomány módszerében a történeti, lélektani és filozófiai tudományok eszközeivel dolgozik, tárgya azonban speciális és ez a tárgy többé nem Isten és az isteni dolgok, hanem a vallás ténye maga, az emberi szellem vallásos élete. Többé nem az a fontos, hogy mit tanít a vallás, többé nem lehet elszigetelni a theológia területét a keresztyén vallás egyik vagy másik történeti alakulatának "egyedül idvezítő" dogmáira, a cél többé nem is az, hogy akármiféle dogmát igazoljunk, hanem a vallás egész jelenség világa, s ebben tanai is illustracióivá lettek egy mögöttük álló realitásnak, amelyből kihajtottak, s amely a vallás maga. Mihelyt a theológia tárgyában ez a gyökeres eltolódás létrejött s Isten transcendens valósága helyett, amely tudományosan megismerhetetlen, a vallás teljesen tapasztalati s így megismerhető ténye lett a vizsgálat tárgyává, erről az oldalról megnyílt a lehetősége annak, hogy a vallás (és nem Isten) realitásáról tudományosan beszélni lehessen, mivel a vallás realitása többé nem Isten lételének problémáján sarkallik s így a kérdés valami egészen más területre tolódik át.

De, hogy a theológia ilyen új fogalmazása létrejöhessen, ahoz magának a vallásnak új fogalmára volt szükség. A hagyományos theológia álláspontján u. i. föl volt tételezve, hogy a vallás azonos a maga tanaival, s hogy ezek a tanok kimerítik a vallás lényegét, amely tehát bizonyos igazságok értelmi rendszere, tételek, dogmák etc. foglalata és azok igaznak tartása. Részben az a gyakorlati tény, hogy egyesek s utánuk egész tömegek újra átélték a vallás tartalmát, amely az egyház dogmái mögött rejtőzött, részben a modern kor óriásilag kiterjedt tapasztalatai és ismeretei a földkerekség letűnt és élő vallásos jelenségvilágában arra utalták a vallástudományt, hogy újra fogalmazza és átértékelje mindazt, amit a vallásról addig tudott, vagy tudni vélt. Egy valóban hatalmas anyaghalmazt szolgáltatott a történeti kutatás és a mindennapi tapasztalás ahoz, hogy a vallásban egy végtelenséggel többet lássunk, mint néhány oknélküli és szeszélyesnek látszó tantételt és hitvallást; a vallás, mint az emberiség egyetemes és folyton fejlődő élménye, bontakozott ki előttünk múltban és jelenben, mint szövevényes és hatalmas tényezője az egyéni, társadalmi és cultur-életnek, amelynek realitását többé nem lehet elintézni egy kézlegyintéssel és megtagadni azon a címen, hogy a vallásnak nincs tudományosan megismerhető tárgya. Maga a vallás lett, mint egyetemes emberi élmény, hatalmas *realitássá* a tudomány előtt.

De természetesen a *realitás* alatt is valami más, új dolgot kellett már érteni. Ha a realitás az Istenről a vallásra tolódott át, a tudomány előtt, ez azt jelenti, hogy a vallás realitása alatt most már nem transcendens és isteni, hanem tapasztalati, emberi realitást kell érteni, olyan tényt és tényezőt, amely

valósággal belenyúl és érvényesül az ember életében, reális energiája a szellem életének s alakító hatalom ebben a világban.

4. A vallás tehát az ember szellemi életének s innen egész életterületének egy, magát számtalan jelben és jelenségben kifejező s így tapasztalható és megismerhető tényezője lett a tudomány előtt. Mint szellemi jelenségnek, a realitásáról ép oly joggal lehet beszélni, mint bármely szellemi jelenségéről, vagy akár a természeti tüneményekéről.

À kérdés tehát az: mi a kritériuma, valamely jelenség realitásának tudományos értelemben az emberi szellem határain és életterületén belül? A felelet röviden ez: az emberi szellem egységén belül valamely szellemi jelenség realitását a sui generis volta bizonyítja. Ha valamely szellemi jelenség a többiekkel való összefüggésében nézve, önmagában is, az egész szellemi életre nézve is sajátosnak bizonyul és pedig úgy eredetét, mint lényegét (tehát szerepét és értékét) s végre célját illetőleg, ha minden felvethető szempontból önállónak, eredetinek és öncélúnak bizonyul úgy, hogy specialitása a szellemi egység megbontása nélkül, sőt annak pótolhatatlan vonásaként érvényesül a szellem életében, akkor az a jelenség reális, realitása minden kétséget kizáró és megdönthetetlen.

Ámde az a kérdés, mi adja meg valamely szeli, jelenségnek ezt a speciális realitást? Semmi más, minthogy az illető jelenség eredetében, lényegében és céljában egy olyan sajátos öalósághoz viszonyul, amely semmi más valósággal össze nem téveszthető és semmi más vonatkozásból meg nem magyarázható. Ezért, ha a vallás realitását igazolni akarjuk, már eleve tudnunk kell, hogy a vallás nem lehet sem világmagyarázati, sem erkölcsi, sem aesthetikai, sem társadalmi vonatkozású jelenség a maga lényegében, azaz az a valóság, amelyre vonatkozik", s amelytől realitását kapja, nem lehet sem a természet, sem az ember, sem a művészi valóság, sem a társadalom, hanem mindezeken tul, kívül valami egyéb. Mert ha ezek, vagy ezek egyike lenne a vallás mögött rejlő realitás, akkor a vallás természetesen fikció lenne, tudományos, erkölcsi, aesthetikai, vagy szociális fikció s így realitásáról szó sem lehetne. úgy tetszik, mintha újra visszakerültünk volna a régi theológia hínárjába, mert újra egy transcendens, isteni valóság tudományos igénnyel való felvételéből óhajtanok a vallást magyarázni.

De nézzük csak: olyan egyszerü-e ez a kérdés? Hány szempontból lehetséges tudományos értelemben a vallás realitásáról beszélni? Nyilván annyi szempontból, ahányból a vallás a tudomány előtt *tény* gyanánt jelentkezik, amelyet letagadni lehetetlen. Mindenekelőtt a vallás *történeti* tény és történeti életének számtalan jele és emléke áll a tudomány előtt s ezen emlékek kimeríthetése még a messzi jövendőben is kétséges. Egyre gazdagodik és tagolódik az a jelenség világ, amely a vallás éle-

tének óriási jelentőségét az emberiség életében fényesen igazolja s önmagában is döntő cáfolata annak a feltevésnek, hogy az a hatalmas tényező, amely ezernyi ezer szállal szőtte át a történelmet, valami gyermekes és mulandó fikció, holmi irreális fantazmagória lehetne. A vallásnak tehát mindenekelőtt a történeti realitása keresendő, vagyis a vallás realitása történeti szempontból.

De a vallás nemcsak történeti jelenség, hanem élő és működő hatalom a jelen emberének lelkében is. Sőt a történelemben mutatkozó jegyei csupán holt és érthetetlen külső jegyek maradnának, ha megérthetőségük forrása nem buzogna magából a *lelki élményből*, amely a jegyeket valaha létrehozta s ma is teremti és magyarázza. A vallás tehát *lélektani tény* is, így másodsorban annak *lélektani realitása* vizsgálandó, vagyis a vallás realitása *lélektani szempontból*.

De lehetséges ezenfelül még más szempont is, s ez akkor vezethető fel, amikor az emberi élet jelenségeit nem csupán történeti jegyek alapján, nem is a psychologiai tünemények elemzéséből, hanem ezen korlátok felett, mint *az egyetemes emberi szellem tényeit*, e szellem egyetemes életében való jelentésük és értékük szempontjából vesszük vizsgálat alá. Ez a *filozófiai* szempont, a legmagasabbrendű és legegyetemesebb magyarázat szempontja, amely a vallásra vonatkoztatva, annak nem a történeti és lélektani realitását, hanem ezek alapján s ezek felett *egyetemes szellemi realitását* van hivatva eldönteni.

A történeti, lélektani és filozófiai szempont keresztülvitele a problémán tudományosan *teljes* és kimerítő vizsgálatát adja a vallás realitásának, míg külön-külön csak csonka és megbízhatatlan részlettel szolgálnának ezek a szempontok.

Már most próbáljuk meg felállítani e három szempontból a vallás realitásának tudományos *feltételeit*.

Mikor és mily értelemben realitás és mikor nem az a vallás a tudomány előtt?

- a) Történetileg realitás a vallás akkor, ha a történeti fejlődésben határozottan kimutatható sajátos és öncélű létérdeket képvisel s ha ezen létérdek megvalósításában történtileg igazolható sajátos és speciális módon működik és jár el. Ellenben nem realitás akkor, ha nincs meg ez az öncélúsága és sajátossága egy speciális létérdekben s annak megvalósítási módjában, ha tehát valamely, később más átalakult formában ismeretes létérdek szolgálatának kezdetleges, oagy átmeneti, vagy általában fiktiv formája és módszereként jelenik meg a vizsgálat előtt.
- b) Lélektanilag realitás a vallás akkor, ha a psychologiai vizsgálat előtt, mint sui generis lelki élmény jelenik meg, lélektani eredetét, alkatát, célzatát tekintve; nem realitás azonban, ha más, ismeretes psychologiai élmények latens fajának, vagy származékának bizonyul.

c) Filozófiailag realitás a vallás akkor, ha az emberi szellem egyetemes életmegvalósulásában kétségtelenül kimutatható sajátos, páratlan és pótolhatatlan jelentése és értéke vaη, ellenben irreális, ha a jelentés és érték más jelentések és értékek fikitv megnyilvánulásainak bizonyul.

Az ilyen módon felvetett és megoldott kérdések minden szempontból megfogják világítani a *vallás lényegét és értékét*. És épen ez a minden lehetséges szempontból való vizsgálat fog megmenteni attól, hogy egyoldalúan, szűken, s így meghamisítva lássuk a vallás szerepét és igényeit az emberi életben. Ha realitása minden oldalról megvilágosodik, ezzel lényege és értéke is kiderül. Ezért mondottuk, hogy a vallás *lényege* az ő *realitásában* van; realitásának problémája azonos lényegének problémájával történeti, lélektani és filozófiai (dialektikai és axiologiai) szempontból.

Mint már említettük, a vallás *történeti tényének* vizsgálata itt kikapcsoltatik és előfeltéteíezve van, s csak mint illustració jön tekintetbe.

Itt a vallást, mint *élményt* (lélektani szempont), mint *jelentő tényt* (dialektikai szempont) és mint *értékelő tényt* (axiologiai szempont) vesszük vizsgálat alá, hogy lényegét alkotó realitását megvilágítsuk s azután e realitásban rejlő értéket magát s annak a többi értékekkel való kapcsolatát megállapítsuk.

## 2. A vallás, mint élmény.

A vallás, mint élmény, lelki, lélektani tény, amelyet psychologiai módszerrel kell vizsgálni. Ez a vizsgálat, a psychologia lényegénél fogva kizárólag a vallás tapasztalati tartalmával foglalkozhatik, amelyet az introspectiv analysis, az ez alapon végzett extrospectio s az ezekhez járuló történeti dokumentumok illustrációinak segítségével tisztázhatunk. Kétségtelen tehát, hogy a lélektani magyarázat a vallásnak nem teljes magyarázata s így mindazok a már ismertetett kísérletek, amelyek lélektani utón kimeríthetni vélték a vallás problémáját, vagy épen egyes lelki functiókkal való azonosítás utján gondolták elintézhetni, egyoldalúságukban tévesek voltak. A lélektani vizsgálat a vallás tapasztalati tényének tisztázásában áll. Mint ilyen, a vallás psychologiai feltételeit, keletkezését, lefolyását, alkatát, állandó jelenségeit és ezekben lélektani törvényszerűségeit van hivatva megvilágítani, amelyekből aztán a vallás lélektani értelemben vett realitása válik világossá. Azonban a vallásnak e tapasztalati tényétől független, egyetemes szellemi lényegét a lélektani eljárás nem tisztázhatja, mert az már filozófiai probléma. Az egyetemes jelentés és érték e problémája dialektikai és értékelméleti módszert kivan, amelyeknek segítségévei a lélektanilag már tisztázott és történelmileg is ellenőrzött vallásos tapasztalás valódi, örök lényege és értéke az emberi szellem életében magyarázatot nyer. Ezzel a korlátozással és ezen előfeltételek mellett fordulnak most a vallásnak, mini élménynek lélektani problémája felé.

1. Első kérdésünk természetszerűleg az, hogy mi az élmény? Mindenesetre egy olyan név ez, amellyel sokféle értelemben éltek és visszaéltek a gyakorlati életben és a tudományban egyaránt. E fogalomnak csak a tudomány határain belül is egész kis fejlődéstörténete van. De itt eltekintünk a mások véleményeitől és leszögezzük az élménynek azt a meghatározását, amelyet mi értünk alatta. Az élmény egy befejezett lelki tapasztalat. Minden ilyen tapasztalat élmény. Hangsúlyozzuk, hogy az élmény ilyen értelemben a lelki élet legelemibb alapténye, amelyben a lelkiség egysége nyer kifejezést. Legelemibb és mégis teljes lelki egység, amelyben a lélek valamennyi funkciója megnyilvánul és részt vesz. Egy élmény a lelki élet folyamában csak egy mozzanat, de ezen mozzanatok soha nem szűnő s szinte pillanatonként megújuló, ismétlődő és kapcsolódó sorozata adja a lelki életet, mint folyamatot. A lélek élete ennélfogva nem egyéb, mint elemi élmények sorozata, amelyek természetesen nemcsak egymásután peregnek le, hanem egymással bonyolult kapcsolatokat is létesítenek. Azonban az élményt, izolálva a lelki folvamatban és kibontva a kapcsolatok tömegéből, mindenesetre a lelki élet alaptypusának kell tekintenünk, amelyben az egész, egységes és organikus lelkiség benne foglaltatik. úgy, hogy a lelki élet egésze csak kombinált, de lényegében az elemi élménnyel azonos összetett élmény. Az élmények összeségében is ugyanaz a folyamat, ugyanazon tényezők által megy végbe, amint egy elemi élményben. Most már megállapithathatjuk azt, hogy mi megy uégbe, mi történik az élményben? Az élményben az emberi lélek valamely támadás (inger) okozta hiányérzete pótlást talál s így megszűnik és ezáltal a pótlás által az emberi lélek öntudatosan meggyarapodik. Az élmény tehát azt a lelki processust zárja magába, amely a hiányérzettől a kielégülésig tart. Ilyen értelemben véve minden tapasztalat élmény. Ha még közelebbről vizsgáljuk a dolgot, néhány alapvető fontosságú vonást fogunk megállapítani a lelki élet természetére nézve. Minden hiányérzetet valamely ismeretlen valóság ingerlése, támadása vált ki, amely az öntudat azonosságát, nyugalmát bontja meg. A hiánvérzet tehát mindig a megtámadott öntudat fájdalma, amely zavarba, gátlásba jutott és tájékozatlan a támadással szemben. Az öntudatot ez a kin arra ösztönzi, hogy a támadásra visszahasson. Ez ösztönzés tetőfokán az öntudat az ismeretlen támadást kiveti magából és szembeszegzi magával, úgy, hogy képpé alkotja. A kép a lélek reakciója az ingerre, az inger psychikai átalakítása, szembesítve az öntudattal. Természetesen az öntudat csakis a saját közvetlenül ismert functióiból merítheti e kép vonásait s a magával való azonosítás módján és mértéke szerint érti meg, de e megértésben az idegen inger

ismeretté válva, pótlásul szolgál a hiányérzetnek s így azt megszünteti, egyszersmindt az öntudatot az új ismerettel gyarapítja. Mivel pedig az ismereti vonások az ismerő szellem functióiból valók, azért az élményben a lélek önmaga nemtudatos tartalmával gazdagodik meg, azaz az élmények sorozatában új és új ismeretekben maga a lélek bontakozik ki, fejlődik szét, teljesedik meg, egyszóval él.

Az élménynek, mint az öntudatos lelki élet alapvető és elemi mozzanatának mindig törvényszerű, azaz állandó rendje van, amelynek menete és tagjai a fentebbiek szerint a következők: 1. az inger (hatás, támadás) folytán kiváltott *hiányérzet* (fájdalom), 2. az öntudat *reakciója* (vágy a pótlás után), 3. a *pótlás* (proiectió és megértés), 4. a *kielégülés* (öntudatos gyarapodás). Az egész folyamat eredménye egy *ismeret*, amellyel az öntudat meggazdagodott, s így minden olyan ismeretet, amelyet ezúton és így szerzünk meg, élménynek kell neveznünk. (De természetesen csak a valóban *sajátunkat* képező ismeretek teszik élményeink s ezáltal lelki életünk igazi tartalmát.)

Hogy az élmény valódi, azt bizonyítja az a tény, hogy belőle *cselekvés* születik, azaz a létérdek szempontjából való állás foglalás, a támadó valósággal szemben. Mindazonáltal tisztában kell lennünk azzal, hogy amint az *ingerlő valóság*, maga a támadó ok kívül esik az élményen s csak saját lelki szerkezetünk módján lesz sajátunkká az élményben, amelyet megelőz s amely őt, mint obiectiv indítóját előfeltételezi, épúgy a *cselekvés is*, azaz az ingerlő valósággal szemben végrehajtott állásfoglalás is kívül esik az élményen s annak már *következménye* a gyakorlati életben. Ezt a nevezetes körülményt az *élmény ideálitása* névvel fejezzük ki és hangsúlyozzuk.

Hogy az élménynek ez az ideálitása miben áll, azt megértjük, ha meggondoljuk, hogy a lelki élet voltaképen a léleknek a külvilághoz való viszonyulásban és e viszonyulatnak számtalan élmény-mozzanatban való öntudatosításában merül ki. A lelkiség ennélfogva az ismerésben obiectiválódik, jut öntudatosságának mind teljesebb fokára, realizálja önmagát. A külvilág tehát a lélekre nézve a saját képe, amelynek jelentést őmaga ad, a valóság képei pedig csak ábrázolják, jelentik az öntudatnak a valóságot, de e képek és a nekik megfelelő tárgyak nem azonosak, természetüket tekintve, amennyiben a tárgyak a valóság részei, a képek pedig a valóság lelki megjelenítései, képmásai. A külvilág kiterjedtsége a lélekben nem kiterjedt, csak képe a kiterjedtségnek, különben az egész világnak bele kellene férnie a lélekbe; a színek, hangok, tapintási és hőérzetek etc. csak jelentik a tárgyak bizonyos, pld. rezgő állapotát. Épenezért a valóság realitásával szemben a lelki élmény mindig képszerű, ideális (idea = kép), a valóság ideális képmását teszi az öntudat birtokává, a maga functióinak vonásaival azonosítva az ismeretlent. Ebből fakad az élmény s általában a lelkiség minden többi jellemvonása is, így bensősége és öntudatossága, öntevékenysége, közvetlensége, egyéniessége és csak időben (nem pedig térben is) lefolyó volta.

Épenezért magában az élményben az ingerokozta hiányérzet pótlása mindig és kizárólag csakis ideális, a póiló-képben van adva, amely az inger megértésével a hiányérzetet ideáliter pótolta és megszüntette; a kielégedést az öntudatnak a megértés, az ismeret adja meg. Az ilyen, sajátunkból kinőtt ismeret azonban, amely, újra hangsúlyozzuk, egyedül érdemli meg az élmény nevét, azzal a speciális realitással bír, hogy ideállá, eszménnyé válik, amely megtöltve az öntudatot, azt a cselekvés irányába annyira megduzzasztja és a maga eszközévé teszi, hogy az öntudat csupa akarat lesz, az eszmény "keze-lábává" válik és a megfelelő tettet szüli. Ez a tett azonban az élménynek már következménye, az ideálitás realizálása a cselekvés síkjában, de többé már nem tartozik a lelki élményhez magához. Viszont a sui generis, valódi élmény természetéhez eltéphetetlenül tartozik hozzá az, hogy tettbe csattanjon ki, különben áiéiményekkel, az élmény üres fantomjaival van dolgunk, amelynek okozója az, hogy bennük csupán álpótlékok, surrogatumok foglaltatnak s egész mivoltuk fikció. À lelki életnek ez az élményszerű felfogása azonban egyedül alkalmas arra, hogy annak egységét biztosítsa s ne engedje a lelkiségnek különféle, skematikus "tehetségekre", képességekre való feldarabolását, ami a régi lélektan alaphibája volt. Az élmény e felfogás mellett magába foglalja mindazt, amit a lelki életben, mint megkülönböztethető functiót találhatunk: az érzéklést, amely a fizikai ingert fiziológiai ingerré és azután psychikai érzetté teszi, a fantáziát és értelmet, amely a pótlóképet alkotja és átérti, az érzelmet a hiány és a vágy stádiumában, az akaratot a pótlóképnek eszménnyé duzzasztásában és tetté érésében. Természetesen a lelki élet egész folyamatában e functióknak magasabb és összetettebb formái érvényesülnek, de alapjukban minden elemi élményben benne foglaltatnak.

2. Hogyha az élményben munkáló functiókat vesszük vizsgálat alá, azt tapasztaljuk, hogy ott a következő tevékenységeknek kell egymás mellé sorakozniok és egymással összemüködniök: 1. azon functiónak, amely az ingert *fölfogja*, (átalakítja fizikaiból fiziológiaivá s ebből psychikaivá) tehát *érzetté teszi*. 2. azon functiónak, amely azt az okozó *tárgyra*, valóságra *vonatkoziatja* (proiciálja és szegzi), 3. azon functiónak, amely az így létrejött *szemléletnek jelentést* ad, azaz megérti s ezzel az öntudatot megnyugtatja, 4. amely az így létrejött *ismeretet értékeli*, kívánatos vagy kerülendő mivoltában mérlegeli, megvalósitandónak, vagy megsemmisítendőnek minősíti s az akarat tartalmává növeszti, (eszményt produkál).

A külvilágból származó élményeinknél az első két tevékenység az érzéklésben van adva, a második kettő pedig az értelmiségben, amelyhez a fantáziái és a voltaképeni értelmei számítjuk. Ezekéi az élményeket szoktuk racionális (észszerű) élményeknek nevezni. Jellemzi valamennyit az, hogy olyan ismereteket nyújtanak, amelyek 1. az érzéklésen alapulnak és 2. általánosíthatók, (általánosan emberiek, megérthetők, közölhetők, elsajátíthatók). Ezeket az élményeket egymástól csupán az különbözteti meg, hogy melyik részösztönünk támadtatik meg és reagál bennünk a támadásra. Mind valamennyi azonban a külső világban, mintegy extensive segiti megvalósulni az egyén életét azaz ezeknek az élményeknek sorozatában a lélek kifelé hatol a valóságba és így bontakozik ki és valósítja meg magát az érzékig világkép megértésén sarkalló cselekvésekben.

Általánosságban azt gondolják, hogy másfajta élményeink nincsenek is. Kérdés most már azonban, hogy vájjon a *vallást*, mint élményt, mint tapasztalati tényét a lélek életének meglehet-e érteni a racionális élmények természetéből s biztositható-e köztük a vallásos élmény sui generitása s ebben psychologiai realitása? Vájjon, ha látszólagos ellentétek merülnek fel itt, nem lesz-e igazuk azoknak, akik a vallást fiktiv, származék, álélménynek tekintik, amely valamelyik racionális élmény vagy élménycsoport irreális származékának vagy éppen beteges elfajulásának bizonyul a tüzetes vizsgálódás előtt?

3. Hogyha a vallást, mint élményt, ismerni óhajtjuk, a következő kérdésekre kell megfelelnünk: 1. Van-e *vallásos hiányérzet* s mi annak a specialitása? 2. Hogyan *reagál* a lélek erre a hiányérzetre? 3. Miféle *pótlást* kap a lélek a vallásban? 4. Milyen természetű a *vallásos kielégülés?* Mert a vallásos élmény lélektani titka csakis ezekben rejlik: *vallásos* hiányérzet, *vallásos* reactió, *vallásos* pótlás, *vallásos* kielégülés. Ebben van benne a vallásos élmény sui generis, reális, önálló lélektani lényege.

Láttuk, hogy minden racionális élményben a hiányérzetet valamely specialis rész-ösztönünk szabad érvényesülésének gátlása, kötteiése idézi elő. A külső idegen valóság támadása ösztöneink ellen önfentartásukat veszélyezteti s erre a veszélyben forgó ösztön fájdalma az öntudatban, mint éhség, szomjúság, fázás, betegség, nemi hiányérzet, tudatlanság etc. jelenik meg. Miután a racionális élményekben mindig egyes ösztönök kielégülése van gátolva, szorítva, veszélyeztetve és pedig mindig a külső való relációi által, természetes, hogy a hiányérzetek az érzéklés és az értelmiség functiói által pótoltatnak. Racionális megértésük nyugtatja meg az öntudatot és teszi lehetővé a célszerű cselekvést. Ezen élmények összességéből tehát csakis a racionális világkép és a racionálisan megértett világban való extensiv életmegvalósulás következhetik. A vallásnak tehát nincs helye a racionális élmények között, mivel a vallás sohasem a külső világban és az extensivitásban való tájékoztatás és érvényesítés céljait szolgálja. Ha nincs az egyes specialis

köfietések, hiányérzetek síéráján túl valami más megtámadtatásból származó más, új, speciális hiányérzetünk, amely nem éhség, nem betegség, nem sexualis gyötrelem és nem racionális tudatlanságunk kínja, hanem valami egészen elütő ezektől, akkor a vallás csakugyan fikció és önámítás. Azonban a tapasztalás igenis bizonyítja, hogy vaη olyan hiányérzetünk, amely az összes részhiányérzeteken tul van, azokat megelőzi, azoktól független, sokkal ősibb, gyökeresebb és egészen speciális természetű. Ez a hiányérzet nem egyik vagy másik ösztönünk megtámadtatásának reflexe az öntudatban, hanem életünk egészének, magának az életnek, létünk gyökerének és egységének alapjában való megrendüléséből származó egyetemes fájdalom. Ez a hiányérzet magának egyéniségünknek, egyéni létünk lehetőségének veszorongattatásából keletkezik, existenciánk szedelmes halálos azon vonásainak köttetéséből, amelyek a mi páratlan, senki mással nem közös, egyéni lelkületünket teszik. Mikor egyéni létünk ütközik a valóság egészének megrendítő akadályába, mikor egyéni életünk semmisége gyötri és kínozza öntudatonkat: akkor lehet szó egy speciális élmény keletkezéséről, amelyet vallásnak nevezünk.

A vallásos élmény annyira nem egyike a racionális élményeknek és annyira nem származéka azoknak, hogy egyenesen a racionalitással való *ellentétessége* jellemzi. Az ugyanis, ami a vallásos hiányérzetet kiváltja a lélekből, semmi más nem lehet, csupán a racionális élményekben lecsapódott *értelmi világ* maga.

Az érzékléssel és az általánosító értelmi functiókkal felfogott és elsajátított extensiv világkép ugyanis ránehezedik, ráfekszik az egyén életére és zsarnokává lesz. Értelmi ismereteink kihullatják, elnyomják és megtagadják egyéniségünk igényeit. Az - egyén az értelmi ismeretekben a világ részének tűnik fel, s osztozik a világ sorsában: véges, mulandó, változékony, mint az értelmi tapasztalás szerint minden, ami e világban van. Ez a racionális tapasztalat azonban beleütközik az egyéniség egy ősi és kiirthatatlan ösztönébe, amely minden más, részösztönükné! mélyebb és egyetemesebb: a szabadság ösztönébe, fogva az egyéniség a maga akadálytalan önfentartását korlátlanul, tehát végtelenül és örökké igényli. Az ember legősibb létigénye a maga egyéni életének végtelensége és teljessége, mely a fejlődés során előbb érzéki, később mind szellemibb igénnyé válik, de lényegében mindig egyformán érvényesül. Minél jobban ismerjük' meg racionális élményeinkben az extensivitás irányában a tapasztalati világot, annál élesebb lesz az ellentét a világ és az egyéniség e létigénye között. Amikor a racionális világkép a maga törvényszerűségében bontakozik ki a lélek előtt s biztosítja e világban való életének mind tágabb lehetőségeit: ugyanakkor mind élesebb tagadójává válik az egyéniség örökkévalóságának, e világ felett való végtelen igényeinek, az egyéni, lelki irányban való tökéletességre törekvésének. Beleláncolja az

egyént a világba, amelyet megismert és lemondásra akarja kényszeríteni az ő sajátos, páratlan igényei felől. Arra akarja bírni, hogy elégedjék meg, teljék be a világgal, a világban való érvényesülésével és mondjon le az egyéni léte örökkévalóságának és végtelen, világfeletti tökéletességének igényeiről, amelyekről a racionális tapasztalás mit sem tud s ezért meg is tagadja azokat. A világ élveit, hasznos viszonylatait, a boldogságot kínálja fel az értelem az embernek, azzal a világos megállapítással, hogy mindezek ideigvalók, mert az egyén halandó, akinek csak e földi évei állanak rendelkezésére a világ bírását illetőleg. Mivel azonban egyéb nincs, csak e földi lét: élni kell vele minél szélesebben.

Szerencsére azonban a világ bírása még azokat sem elégíti ki, akik elég szerencsés körülmények között élnek arra, hogy sokat kapjanak belőle; annál kevésbé azokat, akiknek e világi életük nyomoruságos, szegényes, külső sorsuk szerencsétlen, fájdalmas, tragikus. Az életnek mindenesetre mindenki számára vannak olyan időszakai, amikor az egyéniség nem hajlandó elnémítani engedni ősi ösztönét s amikor csak az örökkévalóság és teljesség reménye képes a lelket felemelni és megtartani. Amikor tehát az egyéniség ellentétbe jut a világgal, amikor a végesség és tökéletlenség nyomása kétségbeejti, amikor áthidalhatatlan ellentét merül fel értelmi ismeretei és egyénisége között, amikor az ellenséges hatalmak megsemmisítéssel fenyegetik épen egyéni létét, amikor nem az a baj, hogy éhes, hanem hogy hiábavaló, bűnös, pusztulandó, értéktelen az élete e világban, amikor a földi élet értelme és értéke felőli hite rendül meg a lelkében s örök sorsa felől hányja az örvény: ebben a kozmikus -megtámadtaíásban fakad fel benne az a hiányérzet, amely minden mástól ép ebben az egyéni és egységes természetében különbözik és speciális: az élet végtelenségének és tökéletességének hiányérzete.

Es ez a *vallásos hiányérzet*, az egyéniség megtörtségének, tehetetlenségének, örökkévaló igényeiben gátoltságának keserves kinja.

A vallásos hiányérzet tehát egy *meghasonlásnak* az eredménye, amely a racionális világismeret, az érzéki tapasztalás, szóval: a *világ* és az *egyéniség öröklét igénye között* áll be. Az egyéniség beleütközése a világba és e beleütközésben a maga lényegének veszedelmes megtámadottsága és krízise idézi elő a lélekben a vallásos hiányérzetet.

Azonban, ha a vallásos élmény gyökerébe mélyedünk s különösen ha a nagy vallásos személyiségek élményét tanulmányozzuk, azt tapasztaljuk, hogy a vall. hiányérzetet szülő meghasonlás igazán megrendítő mértéke csakis a *bűntudatban* tükröződik valódi alakjában. A vallásos hiányérzetben egyéni életünk végtelenségének és tökéletességének lehetőségét érezzük megtámadva, de ez a fájdalomérzés csak akkor valóban vállá-

sos természetű, ha mint a jóra való tehetetlenség, a bűn sólyoalatt való megtörtség, az örökkévaló igényekkel szembeni teljes méltatlanság, a lelkiismeret kínja és szenvedése jelentkezik. A vallásos élményben rejlő hiányérzet kétségtelenül a halálfélelem, a pusztulástól való kétségbeesett remegés, de határozottan tiltakozunk az ellen, hogy az igazi vallásos élményben ez a félelmes állapot a testi életért való remegés s a világban való érvényesülésünkért reszkető ijedelem lenne. míg az ember nem ismerte fel kellő öntudatossággal a maga igényeit, lehetséges, hogy ebben a látszatban jelentkezett a szóbanforgó állapot, azonban itt is nemtudatos kényszerűséggel az örök egyéni lélek sorsa forog szóban. A lelkiség pusztulása az, amitől a szorongatott lélek remeg akkor, amikor vallásos élménye csírázik. A testnél és a világi életnél drágább és nagyobb javait félti az enyészettől s csakis akkor lehet vallásról beszélni, amikor a lélek egyéniségének örökkévalósága és tökéletességre juthatása felől bizonyosodott meg. Tehát nem ezt a világban oaló éleiéi félti s nem a világ elvesztéséért aggódik, hanem épen a világtól félti s a világ hatalma alól akarná megszabadítani örökkévaló egyéniségét, melyet ez a világ tagad és meg akar semmisíteni. Természetes most már, hogy a végtelen és tökéletes lelkiség hiányát valóban csak akkor érezheti meg, mikor azt már igazán megtámadottnak, sértettnek, veszélyeztetettnek érzi, mikor azt tapasztalja magában, hogy az ő örök lényegében romlás állott be, hogy a világ eredményesen vívja és bontja egyénisége bevehetetlennek hitt várát. Ez a tapasztalás pedig abban a különös megoszlásban ütközik ki, mikor a lélek önmagában érzi a meghasonlást, a kettéhasadást, s azt veszi észre, hogy saját maga akarata és igénye oszlott meg a világ és egyénisége között. Saját magában veszi észre az árulót, aki egyénisége örök igényei ellenére és rontására szövetkezett benne a világgal, amely lelki egyéniségét el akarja pusztítani.

A lélek e tragikus dilemmájának, amely minden eredeti vallásos élmény gyökerében ott van, természetes oka az, hogy a világ a mi világunk, hogy a világkép saját érzéklő és magyarázó tevékenységeink alkotása, s ezért azt mi a miénknek ismerjük, szeretjük és ragaszkodunk hozzá; viszont egyéniségünk is a mienk, a sajátunk, igényei a legbensőbb lényegünkből sarjadnak s így a világ és egyéniségünk ez ellentéte, küzdelme saját ellentétes igényeink küzdelme, amelyek egyik része a szélességben, a világban, az érzéki síkban való kifejlésre és érvényesülésre ösztönöz és vonz, másika pedig a világfelé emelkedni és önmagunkban elmélyedni és megmaradni indít és kényszerít.

Az, amit *világnak* mondunk, voltakép lényünk *egyik fele,* azon functióink összege, amelyek *kifelé* hatolnak és *érzékítésre* vágynak; az, amit *egyéniségünknek* nevezünk, lényünk *másik fele,* bensőbb *énünk,* amely önmagába mélyedve s maradva változatlanul akarja bírni magát. Ebből érthető a vallásra oly jel-

lemzo énszakadás tüneménye, amikor az ember két ént érez magában küzködni, s úgy tapasztalja, hogy az egyik ellensége a másiknak, hogy van egy jobb és egy rosszabb énje s hogy az ő jobb énjéhez hűtelenné válva, rosszabbik énjének rabja íett és tehetetlenné vált arra, hogy lelkiségének igazi lényegét megtartsa és úrrá tegye a világba törő és a világban érvényesülni akaró énje felett. Ez az állapot aztán természetszerűleg mint bűntudat jelenkezik, amelyben élénken érezzük a világhoz naló ragaszkodásban örök egyéniségünk elárutását, de viszont azt a vágyat is, hogy e megtámadott egyéniségünk megmentésével meneküljünk a világtól. Lényünk e megoszlottsága a világ szeretete és egyéniségünk örök igényei között tehetetlenné tesz a határozott állásfoglalásra, lelki depressiót, csüggedést, bánatot, kétségbeesést eredményez, s ebben a megtörtségben érezzük égető és kínzó hiányosságát a veszélyeztetett lelki örökkévalóságnak és tökéletességnek, melyet a magunk erejéből elérni képtelenek vagyunk. Ennek a tapasztalásnak magyarázata azonban a továbbiakat tekintve messze belenyúlik a dialektikai és ériékelméieti problémába, úgy, hogy itt egyelőre meg kell elégednünk annak a leszögzésével, hogy a vallásos hiányérzet saját igényeinek ütközéséből származik, amikor megérezzük, hogy a világban való életünk igényei egyéniségünk benső, lelki igényeit, melyek az örökkévaló és tökéletes életre törnek, önmagunkban veszélveztetik és megsemmisítéssel fenyegetik. Teljesen át vagyunk hatva ez örökkévaló igények akaratától, de tehetetlennek érezzük magunkat lényünk azon felével szemben, amely a világhoz ragaszkodik s el akar tépni másik énünktől, amelyet jobbik énünknek ismerünk. Vádoljuk magunkat e tehetetlenségért, de nem bírunk feléje kerekedni, vergődünk a világ szeretete: "a szemek kívánsága, a test kívánsága, az élet kérkedése" súlya alatt. Ennek a kínos lelki depressiónak csaknem a végső kétségbeesésig fokozódó példáit mutatják a vallástörténet u. n. "sötét" typusu egyéniségei, akiknél a két igény feszülése katasztrofális méreteket ölt és a viharos megoldásban csattan ki. Hogy ez mennyire speciális, semmi mással össze nem téveszthető és semmi másból nem származható hiányérzet, azt a reactiója bizonyítja. Az egyéni élet teljességének ezt az örök igényét, amely a vall. hiányérzetben végtelenné fokozódik, nem lehet más hiányérzetek pótlásaival kielégíteni egyszerűen azért, mert a lélek visszahatása itt egy olyan vágyban jelentkezik, amelynek tárgya nem étel, ital, testi egészség, szerelem, tudás, földi hatalom, dicsősség és semmi olyan, amire más megszorított ösztönünk reagál. Ha tehát eféle pótlékokkal akarnók megszüntetni, az elámított lélek fellázadna ellene s még nagyobb és kínosabb hiányát érezné annak, amire vágyik. A világ minden pótléka csak fokozhatja a vallásos hiányérzetet, ha az egyszer megjelent a lélekben, mert minden ilyen pótlási kísérletben csak újabb támadást és veszélyt érezne a lélek. Az evangéliumi

gazdagra, aki halhatatlan lelkét étellel és itallal kínálta, méltán mondatott, hogy *bolond*.

A vallásos hiányérzetre a szorongatott lélek a maga egyéniségének kétségbeesett reactiójával felel, abban a vágyban, amely a világtól való megszabadulás és függetlenség s ebben önmaga zavartalan bírásának vágya. A lélek e vágyban szabaditót, Megváltót keres a maga tehetetlenségének láncaiban, olyan hatalmat, amely több és nagyobb, mint ő, emberfeletti s a mely az ő szorongatott jobb énjének, örökkévaló lelki egyéniségének segítségére siet. Épenezért a vallásos reactiót, a megváltás utáni vágynak nevezzük. A vágy a léleknek sajátságos feszültsége a pótlás felé; a megváltás vágyában már adva van a léleknek az a meggyőződése, hogy ez a pótlás csakis a világon kívüli, azzal ellentétes, afelett hatalommal bíró realitástól remélhető s így a vallásos vágy már emeli az embert önmaga és a világ felé, s előkészíti a lelket a pótlék megragadására. E vágy feszültségének tetőpontján a léleknek egy új functiója nyílik meg és pattan ki, amelyik a pótlást megragadja, s azt, mint a végtelen és tökéletes egyéni élet forrását, birtokosát és biztosítóját, a lélek előtt szegzi és képpé formálja a fantázia segítségével. A lélek magát a megtámadott ősi igényt: a végtelen és tökéletes életet vetíti ki a vágy tüzében maga elé s formálja képpé, de az az erő, amely e képhez hozzátapad, mögötte egy örök valóságot megragad, arra rábízza magát s e magarábizásban átéli e kép realitását s benne a maga igényének biztositékát, új jelenség az élményben s különbözik az érzékléstől, amely a racionális élményekben játsza e szerepet. Bennső lelki érzéklésnek nevezhetjük, amely az emberfeletti és világfeletti realitást fogja föl s neve: hit. A hit az a functió, amely a vágy tárgyának: a végtelen és tökéletes életnek személyi képében: az Istenképben a végtelen és tökéletes élet realitását megragadja és átéli. Az istenkép az az ideális pótlék, amely a vallásos hiányérzetet megszünteti. Ez a kép maga a fantázia alkotása, mint szemlélet, mert lényegében a saját csonka és tökéletlen életünk örök, teljes szent mása, mintegy hasonlítás utján megérthetővé tett, emberivé formált symbolum. Azonban a fantáziakép valóságos pótlóerejét, amellyel az életünket meggyarapítja, nem a fantázia, hanem a hit adja meg, amely e kép, mint közvetítő symbolum mögött rejlő valóságot ragadja meg és éli át s szünteti meg vele a hiányérzetet, oldja fel a depressiót, szabadítja fel a lelket a végesség és bűntudat nyomása alól. A pótlóerő, a megváltó erő tehát a hitben van.

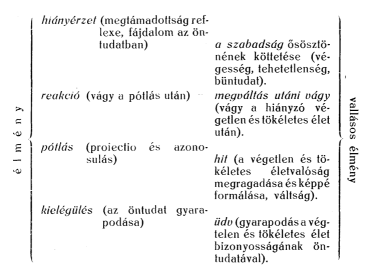
Ennélfogva bizonyos az, hogy a hit *előbb* ragadja meg a hiányérzet pótlására való realitást, mint ahogy annak *képe* kialakul a lélek előtt. E képben való szegzése és megkötése a pótlásnak *másodlagos* jelenség és arra való, hogy a hit által megragadott realitásnak az *értelem számára* is megközelíthető, az öntudatban megrögzíthető s a racionális ismeréssel is kap-

csolható alakot adjon, aminek fontosságát a dialektikai részben látni fogjuk.

Bizonyos az, hogy a vallásos hiányérzet a hitben megszűnik, azaz a hit által az egyéni lélek szorongatott örök igényei biztosítékot, védelmet és új önállító erőt nyernek. És így a hitből egyenesen következik a vallásos *kielégülés is*, amely abban van, hogy a hívő Istenben örökre biztosítva érzi élete végtelenségét és tökéletességre juthatását, felül emelkedik a véges világon, újjá lesz s magát Istenben, Istenre nézve létezőnek ismeri fel. A felszabadulásnak és a bizonyosságnak ezt az állapotát vallásos nyelten *üdv-nek* nevezzük.

A vallás tehát lélektanilag az az élmény, amelyben a maga örök igényeiben megtámadott egyéniség élete végtelenségének és tökéletességre hivatottságának öntudatával gyarapodik meg,

Ez élmény folyamata ebben a szembeállított sorrendben szemlélhető:



4. A vallásos élmény, amelyet a fenntebbiekben körvonalaztunk, épúgy, mint minden más élmény, teljesen *ideális*. Ez azt jelenti, hogy a vallásos hiányérzet az élményben idealiter nyer pótlást s hogy az Istenkép átélésében az élmény maga teljesen kész és befejezett. Vallásos öntudatunk az isteni élet ideális bírásában megnyugszik és meggyarapodik. A hitben bírjuk azt, amire vágytunk és így a cél eléretett. A vallás, mint élmény vagyis mint öntudatos meggyarapodásunk speciális formája, kizárólag öntudatunkban zajlik le, egészen lelki mozgalom

s így a lélekben be is fejeztetik. Az öntudat benső válsága, s e válság egészen benső, lelki feloldása megy végbe itt is. A kiinduló pont az öntudat meghasonlása volt a benne küzdő ellentétes igények ütközése folytán, amely mint a világ s az egyéniség (lélek) összecsapása tükröződött benne s amely ütközésben saját lényét alkotó ellentétes igényeinek azt a válságos situációját érezte meg, amelyben a világhoz húzó igények megsemmisítéssel fenyegetik örök lelki egyéniségét s azt a világ tehetelen rabjává alázzák és az élmény beteljesedése az öntudat egyéni, örök magvának győzedelmes felülkerekedésében áll a véges világtudat s a világhoz tapadó ösztönök felett. Az egyén megbizonyosodott a maga lényének isteni mivoltáról, azonosult Istennel a hitben s ezzel célját elérte. Voltaképen ebben a vallásnak, mint élménynek egész tartalma benne foglaltatik, anélkül, hogy az idealitás, a tiszta lelkiség kereteiből kilépett volna.

De természetesen, ha a vallás ebben az ideális, zári egységben maradna, *megismerhetetlen* is maradna és az életre nézve gyümölcstelen és jelentőség nélkül való.

Hogy a vallás valódi, sui generis és specifikus élmény, azt itt is az bizonyítja, hogy a pótlás által megduzzadt, erővel telitett öntudat egész energiájával kifejeződésre, szétveíődésre, realizálódásra törekszik a valóságban, mert az az "ismeret", amely őt kielégítette és uralma alá hajtotta, csupa akarattá teszi, eszményévé lesz és életparancs gyanánt helyezkedik bele élete központjába. A hit, amely öntudatunkban kiemel a világból és összeköt Istennel, egyúttal az életmegvalósitás új pályájába lendít bele s ez az új élet a hit élete lesz, széivetődése a világban. Ezt a szétvetődést szokták mármost Daliásnak nevezni. A hivő öntudat nem elégszik meg tétlen és boldog élvezésével a maga megtalált nyugalmának, hanem mint örökkévalóságunk és tökéletességre hivatottságunk mélységes bizonyossága, átsugárzik az emberi functiók egész rendszerén. Az élet teljességének az az ősi igénye, amely a hitben öntudatos meggyőződéssé lesz, ezzel valójában úrrá lesz a lélek racionális lénye felett s a meghasonlást megszünteti azzal, hogy a lélek suverenitását a világ s a test felett öntudatossá emeli a tökéletes lelkiség képében, Istenben. Ebben a képben szembesíti magával igényét és birtokolja annak reális, győzedelmes valóságát. Mert a hit élményében, amint látni fogjuk, a döntő tapasztalás az, hogy lelkünk ősi igénye és az Istenkép között azonosság, lényegegység találtatik, ebben az azonosságban és egységben nyugszik meg a lélek s válik bizonyossá örök sorsa felől, így a liil mindenekelőtt az Istenképpel áll elválaszthatatlan összefüggésben, mint tárgyával, amelyben ő maga testesül meg. Éhez a képhez való viszonyulásában az öntudat vallásos érzelmekre gyúl: az Istentől való teljes függés, a világtól való teljes szabadság, az istenben való békesség s az iránta érzett imádat és áhítat érzelmei töltik el. Ezen érzelmek tüzében az Istenkép

legmagasabb szentség és szuverenitás trónjára száll fel és mindent magyarázó központi jelentésévé lesz a világképnek, amenynyiben a racionális valóságot minden vonatkozásában új fénybe állitja. Az Istenképpel összekapcsolt racionális világkép vallásos világnézetié lesz. Ezt a világnézetet színezi a vallás érzelmek egész skálája, amelyek a vallásos kedélyt, a "kegyességet" alkotják a melyeknek légkörében az Istenkép nemcsak a valóság éltető és magyarázó jelentése, hanem életideál is lesz, amely indulatokat gyújt, megtéríti az akaratot s szüli a vallásos életfolytatást a cselekvés síkjában. így vezethető vissza a vallás egész megnyilvánulási köre a hit élményére, amelyből kibomlik. Ezért a hitet sűrített vallásnak kell tekinteni, a vallás éltető csirájának és centrumának. Természetesen a hit csirájából nem bomlik ki minden konkrét esetben az egész vallásos élet. A hit maga is lehet fogyatékos, vagy az egyén azon functioi, melyeken át a hit kivetődik, lehetne részben vagy egészben tökéletlenek. Ezért gyakran találhatók ellenmondások a hit élménye, a gondolkozás és a cselekvés között. Azonban a teljes, az igazi vallás, amelyben harmonikusan kialakult világkép és tevékeny, hősies életfolytatás nyilvánul meg, mindig a hitélmény teljes kibontakozásának és vetületének tekinthető. A vallás a hit vetülete a kedélyi élet, gondolkozás és világmagyarázat s a cselekvés síkjában.

Mindazáltal ez a tény még mindig nem meríti ki a vallásos élmény egész tartalmát. A vallás más is és több is, mint a legharmonikusabb világnézet s a leghősiesebb erkölcsiség. Az, amit a vallásból láthatunk és megismerhetünk, mint világmagyarázó és életformáló tényezőt, csupán a vallásnak egyik arculata, amely a racionális felé néz s benső ideális élményének a külső valóságra való rávitelében áll. Ez a vallás a világban. De a vallás a lélekben több ennél. Kell, hogy ez a kifeléhatoló érvényesülése végbemenjen, mert ez egyik oldalról ráfelel és igazolja magának az egyénnek számára élménye realitását, de a vallás végtére is nem e világban s nem e világon való életben akar tájékoztatni és fenntartani. Az evangélium mélységes igéje szerint "mindezek ráadásul adatnak" a léleknek, amely az "Isten országát és annak igazságát" keresi. A vallásos világnézetben és életfolytatásban való realizálódása a hit élményének voltaképen természetes, sőt kényszerű folyomány, mert a Heidelbergi Káté szavai szerint "lehetetlen, hogy azok, akik igaz hit áltai Krisztusba oltattak, háládatosság gyümölcsét ne teremjék" (64. Kérdés). A megszabadítottság és megmentettség élményének hálareflexe az, amit a vallás e világban cselekszik. De azzal, hogy a világot Isten életéből magyarázza s szemléli s hogy Isten élete szerinti cselekvésben folytatja földi életét: egyetlen igazi vallásos ember sem látja kimerültnek a maga élményét. És ennek hangsúlyozása felettébb fontos azokkal szemben, akik a vallás! a világismerés, vagy az erkölcsiség,

vagy akár mindakettő egyik módjának tekintik s ebben teljesen bennefoglaltnak állítják. Ez esetben a vallás láthatára összeesne a földi lét láthatárával s végeredményében egész területe az extensivitásra lenne szorítva, mint a racionális élményeké. Élete a tér és idő kategóriáiba láncoltatnék. De a vallás nem a világban való emberi létünk egyik kategóriája, hanem örökkévalóságunk és lelki tökéletességünk életsférája. Bár valódiságának esetében szükségszerűen nyúl bele és hatja át a világi életünket is, valójában öntudatunknak egy olyan kitágítása akar lenni, amelyben ez a világ és ez az élet csak mozzanata az örökéletnek s a végtelen valóságnak. Ezt a tényt a vallásos öntudat, amely Istennel gyarapodott meg, azzal nyilvánítja ki, hogy élményének tartalmát az örök jövendőbe, mint beteljesedését csak mintegy Ígéretben birtoklót helyezi ki és szegzi maga elé isten országa, az örökélet és az üdvösség tárgyi képeiben. Lélektanilag ezek a képek egyéni alkotói lelkületének képei és tükrözői s nem az élmény reális tartalmára, hanem alkotójukra nézve jellemzők, önmagukban véve rendkívül különböznek is tisztultság és nemesség szempontjából, de mégis a vallás természetének nélkülözhetetlen magyarázói, mert bennük tükröződik a vallásos élmény azon vonása, hogy soha magát a világban és e földi életben beteljesültnek és befejezettnek nem érezheti és állíthatja. Tartalma csak belső élmények intenzív sorozatában valósulhat meg, amelynek menetében folyton visszahat a racionális életre is, de a tér és idő élete sohasem lehet alkalmas és elégséges arra, hogy benne realizálja és kiélje magát. Sőt inkább csak külső jelzője annak, hogy a lélek e benső élete miféle új és új fordulóhoz jutott. À test halálát, amely ránknézve a racionális világ végéi is jelenti, a vallás a lélek fölszabadulásának, szárnyrakelésének, új életsférákba való emelkedésének tekinti, amelyekben épen beteljesedik és valóság lesz ránézve az, amelynek e föidi életben átélt hitélményei mintegy az előízét kóstoltatták meg vele s "jegyei, zálogai és pecsétjei" gyanánt szolgáltak: az ő örökkévaló és büntelenségében szent és tökéletes isteni élete.

5. Mielőtt tovább mehetnénk a vallásos élmény elemzésében, előbb tisztába kell jönnünk annak egy sajátságos és nagy nehézségeket okozó vonásával. Meg kell állapítanunk, hogy a vallásos élmény mint *eredeti*, sui generis psychologiaí tény, a valóságos tapasztalásban egyike a *legritkább* tüneményeknek. A dolog úgy áll, hogy a vallásos élmény döntő mozzanata, a *hit actio*, a pótlás megragadása, szemlélése s a vele való megíeljesedés a mindennapi életben többnyire *közvetett*, bizonyos másodlagosságot mutat és intuitív közvetlenséggel és elevenséggel csak a legnagyobb vallásos személyiségek élményeiben jelenik meg. Vagyis, hogy egészen világosan fejezzük ki magunkat, a pótlást *közvetlenül Istennek lényegéből* csak nagyon kevesen, csak a legnagyobbak merítik (és ebben van személyiségük em-

berfeletti titokzatossága), míg a köznapi emberek nagy serege ezt a pótlást épen eme nagy vallásos lelkek élményeiből, mintegy másodkézből kapják. Jézus képes volt a mennyei Atyát magát karolni át hitével és élni, mint önlényegét, mi Istent Jézusban, a Krisztusban ragadjuk meg és bírjuk. Kevésbé valóságos élmény ez a mindennapi vallásos élmény, mint a nagyoké? ez a kérdés. E problémát legvilágosabban látta W. James, a vallásos élmény legkiválóbb empirikus ismerője. O a maga részéről ezt a másodlagos, a nagy tömegek vallásosságát jellemző tüneményt habozás nélkül ép oly valóságosnak és sui generisnek jelenti ki, mint a kiválasztottak közvetlen és mystikus élményeit. A különbség szerinte csak abban van, hogy míg az elsődleges élményeket a hitactus látóereje jellemzi, tehát a közvetlen tapasztalás, a látás vallása az övék, addig a másodlagos élményeket a hinni akarás (The Will to believe) jellemzi, azaz a törekués a látásra, minélfogya itt az akarat vallása áll előttünk, melyre nézve az előbbi minta és eszmény. Magában ebben a hinni akarásban válik azután az élmény lassan-lassan és különböző fokban s méretekben hasonlóvá az elsődleges tapasztaláshoz. Az akarat hősiessége és elszánt kitartása teszi azt a pótlást, amely a vallásos hiányérzetet megszünteti s amely a kiváltságosoknál közvetlenül ragadtatik meg, a mindennapi lélekre nézve is valóságos, reális, tényleges pótlássá és egy egészen új és termékeny élet csírázó s fejlesztő magvává. Igaz, hogy a vallásos lelkek nagy tömegére nézve a hinni akarás csak mintegy az élet ünnepi csúcsain, ritka szent pillanataiban válik látássá, az elsődleges élmény közvetlen intuíciójához hasonlóvá, de ilyen pillanata annál több lesz a léleknek, minél elszántabban igyekszik áldozatot hozni és életét alájavetni az Isten akaratának, amelyet ismer a nagyok közvetítéséből, kijelentéseiből. De a vallásos élményben való tényleges meggazdagodása a léleknek a maga örökkévalóságának és isteni hivatásának öntudatával, tehát az élmény reális java egy lélek elől sincs elzárva, aki engedelmes és elszánt akarással a magáévá akarja tenni azt. Minden léleknek módjában áll tehát vallásos sejtelmeit, homályos és tökéletlen élménytöredékeit, a gyümölcsöző igazi élménnyé realitás bizonyosságára emelni. mindinkább tenni s ezzel belenövekedni az isteni élet szférájába.

Jamesnek ezek s az ezekhez hasonló gondolatai bizonyos praktikus és apologetikus szempontból világítják meg azt a kétségtelen psychologiai igazságot, hogy a kiváltságos és az átlagos vallásos élmények között csupán intenzitásbeli különbségek vannak, de nem realitásbeliek. Az egyének predisponáltsága, körülményei és sajátos alkata szerint vannak élénkebb, közvetlenebb, uralkodóbb erejű és áthatóbb vallásos élmények s viszont halványabb, másodlagosabb, kevésbé erős és hatályos tapasztalások. De ez a különbség, nagy általánosságban, mindenfajta élményünknél tapasztalható.

Az isteninek átélése a vallásban kétségtelenül sokféle körülmény által van befolyásolva. Néha ezek a körülmények az egyén különös predisponáltságánál fogva tragikus feszültségbe hozzák a lelket, az élmény gyökerében rejlő bűntudatos, depressiós állapotot óriásivá fokozhatják s ilyenkor a pótlás megragadása mintegy katasztrofális kicsattanásban s az én egészének rögtöni megváltoztatásában lesz nyilvánvalóvá. Másoknál mintegy folytonos, csendes átömléssel hatalmasodik el a pótlás az egész élet felett s az átalakulás is lassúbb, folyamatosabb, derültebb és megnyugtatóbb lefolyású, mint az előzőnél. így jöhetnek létre a viharos és csendes, a sötét és világos vallásos typusok, amelyeknek különbsége azonban nem az élmény valóságosságában, vagy annak mértékében, hanem az illető egyéniségek alkatában az őket befolyásoló külső és belső körülményekben rejlik. Mindkét esetben s összes combinácioikban teljes a psychologiai sui generitas és realitás. És így van ez általában az elsődleges és másodlagos vallásos élményeknél is. Az kétségtelen, hogy minden emberi egyéniség élete viszonyul valamiképen az örökkévalóhoz és tökéleteshez s ennyiben az élmény összes alkatrészeinek legalább a csirája, a csenevész hajtásai minden lélekben meg is vannak. Az örökkévalónak és tökéletesnek a hitben való megragadása és átélése s a vele való meggazdagodás természetesen egyénenként és typusonként változik színezetben és intenzitásban s ennélfogva hatékonyságban is. Már magának a depressiós állapotnak (a bűntudatban fellépő végesség és tökéletlenség-érzésnek) fellépése, élénksége, ösztönző ereje különböző fokú az egyes egyének és azok körülményei szerint, ennélfogva a megszüntetésének vágya, azután a pótló-akció s a kielégedés is más és más fokú lesz. De akár az élmény törmelékeivel, akár lobogó kivirágzásaival, akár elsődleges, divinativ látásokkal, akár másodlagos, törekvő akarattényekkel állunk is szemközt, az élmény összes tagjainak psychologiai realitása felől semmi okunk kételkedni nincsen.

Az a tény, ami kétségtelenné teszi a psychologiai élmény általános azonosságát az, hogy a vallásos fogékonyság és a hit, mint pótlóerő ép olyan fejlődésnek alávetett, fejlődésre képes és fejleszthető emberi tevékenység, mint bármely más functiónk. A hitnek tehát épenugy megvan a maga pályája, mint az értelemnek, vagy a fantáziának. Amint az értelem a gügyögő gyermektől a lángelméjü tudósokig, vagy a fantázia a primitiv félvaművészet mestereiig szinte beláthatatlan fejlődési a ivén át haladva hódítja meg a valóságot s valósítja meg az életet, úgy a hit is a primitív fétisimádóktól kezdve a látnokok, próféták, apostolok, vall. hősök világán át Jézusig époly áttekinthetetlenül hosszú pályán hódítja meg számunkra örökkévaló életet. Hit és hit között, bár nem a valódiság, de a fejlettség szempontjából nagy különbségek lehetségesek. Más functiók és a lélek centrális vágyainak kibomtása és emelkedő

vonala szerint tisztul, erősödik, lendül fel a hit előbb rebegő, homályos s csak lassan felgyúló és kiteljesedő functiója is. Hozzá kell venni azt is, hogy a hitfunctió együttfejlődése a többi tevékenységekkel a valóságban nem együtthaladó, harmonikus és egyszerre kiteljesedő, vagy nem szükségképen az. Messze elmaradhat, vagy messzire megelőzheti azokat s így a vall. egyének nem mindig adják töretlenül tiszta példáit a hit élménynek. Fejlett racionális élmények csökevényes hitélmény felett, vagy megfordítva igen gyakoriak s ez könnyen megtéveszti a felületes szemlélőt. De nemcsak a gyümölcsöt, a csirát is valódinak kell tartani! Ha nem is mindenki vert mély gyökeret a hit által az irracionális világban, de hivatottsága és több kevesebb megindulása erre minden léleknek van. Lényeges itt az, hogy ha a hit fejlődő, akkor fejleszthető, nevelhető is. Ha van fejletlenebb és fejlettebb hit, akkor ez a kettő közösségre is léphet, összekapcsolódhatik a fejlettebb újáalkotása céljából. gyönge hit természetszerűleg is fordul az erősebbhez, hogy mintát, erőt, lendületet kapjon tőle. Kell ugyanis a hit által való életmegvalósulásra törnie, mivel az elutasíthatatlan életszükséglet, de ehez olyan erő szükséges, amely a közönséges lélekben mindig csak töredékes, folytonosan elborítva, gyengítve, lenyűgözve és lefokozva a véges relációk szövedéke, az érzékiség, a tökéletlenség és bűn vis inertiaeje által. Ezt a nevelő, támogató, felfokozó, erősebb hitet hordozzák a köznapi emberre nézve a vallásos geniusok, akik a maguk hatalmas realitású élményeik által a hitben célbavett életmegyalósulás garanciái lesznek, mintegy inkarnálódván bennük a vallásos vágy tárgya. Emberi lényük a hit symbolumává, az isteni hordozójává, közvetítőjévé válik s a legnagyobbak, a vallásalapítók köré fonódó hitélményekben szükségszerűen születik meg a pozitív vallásforma. E vallásformák közt természetesen az lesz a legmagasabbrangú, amelyik az önmagában legnemesebb életideált hordozó genius körül alakul. Ezért a hit örök incarnaciója Jézus és a vallás csúcspontja a keresztyénség.

Kétségtelen, hogy a vallásos élménynek ez a fejlődő, nevelhető, nevelői eszmény körül csoportosuló természete lélektani szempontból is egy egészen új, bonyolult és nagy jelentőségű jelenségcsoportot hoz létre, a *kollektív, szociális* vallásos jelenségeket, az *egyházai*, a vallásos *társadalmat* s az ebből születő közösségi, szociális vonások és jelenségek egész seregét.

Mindez azonban a maga zárt, egyéni mivoltában megvizsgált concret individuális élmény széffejlődésének és kollektivizálódásának tekintendő s megértésének gyökere is csak abban keresendő. Egészen helytelen úton járnak azok, akik a vallásos élet tényeit és lényegét a kollectiv — szociális jelenségekből akarják megfejteni, esetleg a néplélek produktumaként elemezve, mivel a tapasztalati tény az, hogy ilyen collectiv psyche önmagában, mint reális valóság, nem létezik, ellenben az egyéni lélek

maga az az egyetlen igaz valóság, amelyben a vallás tényleg élményé lesz. A kollektiv élmény csak vetület, az egyéni élmény az egyetlen lehetséges és valóságos tény, amely azt is magyarázhatja. Természetesen itt, ahol az alapvonalak felfejtéséről van szó, meg kell elégednünk az egyéni élmény taglalásával, mint minden további kombináció magyarázó alapjának feltárásával; azonban ezzel semmiképen sem tagadjuk azt a tényt, hogy a vallás ezen egyéni élmények közösségében és kollektiv összefonódásában éli a maga életét e világban, s hogy ebben a közösségben új és teljesebb, a világra kiható és a kultúrára nagy befolyással biró vonásai bontakoznak ki. Sőt tudjuk és hangsúlyozzuk azt, hogy a vallás csakis a hitközösségben képes táplálkozni, növekedni, szélesebb és tartósabb életprogrammá válni s mint ilyen, ereződik bele az emberi kultúra és történelem hatalmas folyamába. De valójában ennek a vizsgálata már az ált. vallásfilozófia keretein túllép s főleg a gyakorlati theologiának, mint az egyház élettanának problémakörébe terjeszkedik át a psychologiai oldalát tekintve; míg más, filozófiai (dialektikai és axiológiai) szempontból a keresztyén vallásfilozófia (hit és erkölcstan) épületében nyer elhelyezkedést és megfejtést. Ezzel a vall. élmény lélektani elemzésének legáltalánosabbb feladatát megoldva, meg kell kísérelnünk rámutatni azokra a vonásokra és tényekre, amelyekben, psycologiai szempontból, a vallásos élmény realitásának jegyei és biztosítékai rejlenek s amelyek épen ennek az élménynek lélektani sui generitását, lényeges mivoltát teszik előttünk, minden ellenkező magyarázat dacára, világossá és kétségtelenné.

- 6. A vallásos élmény psychologiai realitásának titka mindenek előtt és legfőképen abban a *pótlásban* rejlik, amely a vall. hiányérzetet kielégíti; vizsgálható azután a vallásos élményben jellegzetes *megrendülés* érzelmi tényében; a vall. élmény azon sajátosságában, hogy a tapasztaláson belül egy *obiectiv* tényező áll szembe benne egy subiectivvel; továbbá magában az élményben nyilatkozó *létérdekben*; az élmény magvában érvényesülő *váltság* tényében; végre az élmény *érzelmi* és *magatartásbeli* lecsapódásaiban.
- a) Ha a pótlás szempontjából nézzük a vallásos élményt, egy különös jellegzetességére bukkanunk. A racionális élményeknél a hiányérzetet szülő inger magában rejti a pótlás természetét és realitását is, mert az inger mögött álló valóság (mely ránknézve épen az ingerben valósul) az öntudatos utánképzés által maga válik pótlékká az ismeretben. À vallásos élménynél ilyen inger kimutatása lehetetlen s mégis kell lennie, mert különben a vallásos kielégedés lehetetlenné válna. A racionális élmények analógiájára ugyanis a hiányérzetet szülő ingernek kellene a pótlást, mint utánképzendőt, rejtenie. De az itt kimutatható inger, azaz az öntudatot megtámadó realitás a külső való és annak viszonylatai, mondjuk a világ, a lét, mint

rajtunk kívüli realitások összesége és egysége s így a pótlásnak magából a világból és a megtámadott lélekből, annak uíánképző munkájából kellene kialakulnia. De nem így van. Bármily nagy nehézség, sőt elismerem, egyenesen aggasztó és szinte gyanakvásra késztő analogiátlanság is ez, de valóságos tapasztalás, hogy a vallásos hiányérzetet kiváltó "értelmi világ", az extensivitás e reánksúlyosodó képe, az az igény, amit az érzékitődés tendenciája képvisel s mindaz, amit erről a kozmikus támadásról fennebb elmondottunk, csak előkészítője, mintegy a kedvező hangolásba hozója s állítója a léleknek a vallásos élmény kifakadására az egyéniség ama mélységes megtörtségében, amelyet előidéz, de magából, ebből a léttámadásból, ebből az ingerlésből és az innen fakadó fájdalomból, hangsúlyozom, kizárólag ebből soha vallásos élmény nem lehet, pótlás nem származhatik. A vallásos pótlékot nem a támadó világ rejti s az a világban soha fel nem található. Sőt ellenkezőleg, ha ez a hiány valamilyen más és új tényező által meg nem szűnik, vagy a lélek teljes pusztulása következik be, vagy épen a világ által felkínált va/lás ellenes, érzéki és racionális pótlékok elfogadása, ami egyúttal a vallás tagadásával és a vall. élmény elől való teljes elzárkózással egyértelmű. A maga végtelen és tökéletes mivoltának hiányát érző lélek, vagy elpusztulna a világ nyomása alatt, vagy megalkudva a világgal, lemondana örökkévaló igényeiről, de a világból vallásos pótlást soha nem találhatna.

A világgal szemben tehát a vallásos pótlás *ellentétes, más* s *új* és épen ebben *reális, sui generis*.

Felvethető tehát az a kérdés, hogy ez a pótlás, ha nem a támadó világ utánképzéséből származik, mint a rac. élményeknél, nem a *megtámadott emberből* keletkezik-e, nem egy subiectiv és fiktív reakciója-e magának a léleknek? Azaz, ha elfogadjuk, hogy a világ nem adhat az embernek Istent, *nem alkothat-e maga az ember magának Istent önmagából*, amivel, persze fiktive, kielégítse vágyakozását? Ezesetben a vallás fikció, psychologiailag irreális *álélmény* lenne.

Ami minden vallásban megtalálható s ami nélkül szó sem lehet vallásról, az egy *kapcsolat, viszony,* amelyben az ember Istenével áll. Ez a kapcsolat sohase külsőleges, hanem lelki, benső, amely két életnek *azonos* mivoltában rejlik. Tehát az Isten és az ember élete valamiben egy, közös, azonos, ez a feltétele a tényleges kapcsolatnak, a közösségnek. Ha a vallásban az isteni élet emberivé s az emberi istenivé lesz, akkor a vallás olyan sajátos, eredeti életalakulat, amely az Istennel való közösségből áll elő s lényege is az. A vallás tehát csakis ott létezik, ahol az a közösség, mint lelki élmény, megvan; ahol az ember Istent magában, mint életet, tapasztalhatja, s a maga életét mindenben ettől az élettől meghatározottnak, függőnek érzi s tudja. De egyedül az emberből ilyen élmény nem állhat elő, mert a vallásban épen a viszony, a kapcsolat a lényeges.

Ha csak ember létezne, vallás nem lehetne még akkor sem, ha az ember kigondolná magának az Istent. Mert az a kigondolt Isten, az ember fiktiv vonása életközösségbe, viszonyba velünk nem kerülhetne, bár képzete létezhetne is. Pld. a művész a maga alkotásával, képpel, szoborral, regény hősével életviszonyba nem kerülhet. Ha képzel efélét, az csak önámitás vagy beteges rajongás, de valóságos, reális élmény nem lehet s ki kell belőle ábrándulnia, vagy bele kell pusztulnia ebbe az álélménybe. Ez az álélmény u. i. álpótlékot adna s így valóságos Melegedést soha. Az álpótlék pedig föltétlenül kiábránduláshoz vezet, mert a hiányérzet meg nem nyughatik benne tartósan. Ha a vallásban ilyen álpótlék, ilyen autosuggestiv fikció, lényegében önistenítés folyna, a vallásnak régen meg kellett volna szűnnie. Vallástörténetileg is bizonyos, hogy az emberistenítés soha a vallás lényegét nem alkothatta. Az emberistenítés, az önimádás egyszerűen lehetetlen azért, mert amint láttuk, a vallás a magunkkal, az emberrel való elégedetlenségből, a bűntudatból, az emberfeletti után való sóvárgásból támad, tehát gyökerében ellenemond e fölvételnek. Feuerbach ismertetett teóriája tehát a vallás teljes nem ismeréséből származott. Tehát azt az új mozzanat;t<sub>v</sub> amely a vallásos pótlást adja, sem a világban, sem az emberben nem találjuk, az világ és emberfeletti s a racionális élményekkel szemben egy specifikus realitás munkájára és velünk való kapcsolódására utal. Természetesen, épugy puszta fikciónak és spekulációnak kell vennünk azt a felvételt is, amely a vallást, egy megfordítással, egyedül Isten létéből magyarázná s az emberi létet látszólagosnak tekintené. Ez esetben a vallásban nem az ember, hanem az isten imádná önmagát abban a (ránézve) fiktiv viszonyban, amelybe saját magával került. Ilyen képtelen spekulációk a mysfikusok, vagy a hégeliánusok gondolkozásából sarjadhatnak ugyan, de a reális tapasztalat, amely itt egyedül fontos, kétségtelenül adott realitásként bírja Istent is, az embert is abban az eleven kapcsolatban, amely a vallás lényege.

b) Tovább jutunk a realitás psychologiai tényéhez akkor, ha szemügyre vesszük a vallásos élményt annyira jellemző megrendülés jelenségét. Ebben gyökerezik voltaképen a vallásos élményben, a hívőre nézve letagadhatatlan realitásérzés. A vallásos élményben egy letagadhatatlan, közvetlen, egész lelkünket megrázó, érzelmi jellegű állapotot tapasztalunk, amelybeifvalami rendkívüli, meglepetésszerű, félelmes, döbbenetes, idegen hatalom eleven megjelenése, lelkünket szétfeszítő, lesújtó, addigi énünket leromboló és porbasújtó belépése a jellemző, azonban ugyanakkor valami rokonság, egység, azonosság felemelő megérzése is, amely a magában véve félelmesen szent idegenhez fűz. Az aesthetikai fenséges-érzéssel rokon "borzalmas gyönyörködés", félő és csodáló rajongás, lesújtó és felemelő hatású érzés tölti be a vallásos lelket az élmény pillanatában. James

ezt a vallásos megrendülést, amely psychologiai jegye az élmény realitásának, valóságosságának, azzal magyarázza, hogy itt egy nyomasztó érzéstől úgy szabadulunk meg, hogy azonosítjuk magunkat valami nálunk jobbal, mely míg egyrészt énünk alkotórészévé válik, másrészt azt végtelenül felülhaladja. Idézi Réjéjac klasszikus mondását: ". . . . egy olyan valóság érzése tölti be az öntudatot, mely az én fölött álló és egyúttal azonos vele (excessiv és identikus egyben); elég hatalmas arra, hogy Isten lehessen és elég bensőséges, hogy az én legyen. Objektivitása tehát excessivitásában (felettük való, idegen) áll." Tény az, hogy a vallásban valóságosan, mert megrendítő hatással, egész lényünket kiforgató és lendületbe hozó erővel éljük át egy tőlünk elütő, idegen, valóságosan más és mégis a mienkkel rokon, egy lényegü és sokban azonos élettel való titokzatos összekapcsolódásunkat. Nincs egyetlen vallásos Jelek sem, igazán vallásos élménye volt, s nem szomorú öncsalás áldozata, aki ne érezte volna lelke mélyéig megrendülve azt, hogy az az élei, amellyel viszonyba lépett, más, az övénél végtelenül nar^obb, tökéletesebb élei, hogy fenségében teljesen idegen, sőt félelmesen, leverőén idegen az emberi élettel szemben s hogy épen ebben és ezért fenségesen reális, létező, obiectiv valam , de ugyanakkor lényegében azonos velünk s épen ez teszi lehetővé, hogy vele életközösségbe lépjünk. A vallásban tehát megrendülve tapasztaljuk és éljük át az emberfeletti realitás valóságát. Más tehát valóságos; rokon, tehát átélhető; idegen, mert félelmesen fenséges, nagy és szent; a mienk, mert lényünk ősi vágyát tölti be: íme ezen ellentétek csodás találkozásának meglepetésében, az itt tapasztalt valóság ellentétes kettősségének egy minden logikát megcsúfoló egységében van annak a megrendítő élménynek realitása, amelyet letagadni lehetetlen. Az öszszes vallásos lelkek egyöntetű bizonysága szól mellette.

c) Ha tehát a vallást tapasztalóinak egyöntetű bizonyságtevésében nézzük és lélektanilag nincs jogunk máshol nézni, akkor teljesen egybehangzó megállapítását kapjuk hogy a vallás alapja egy ténylegesen megtapasztalt isteni hatás, amelynek megérzése nem függ emberi akarattól, amely az emberit felülmúló és szuverén hatalom megjelenéséből fakad s megrendítő felléptében közvetlenül isteninek, azaz világ és észfelettinek (irracionálisnak) bizonyítja magát a lélekben. A depresszió állapotából, amelyben az értelmi világ keretében nyögünk, csak az az életközösség emelhet ki, amelynek a világban kinos hiányát érezzük, de a világtól és emberektől meg nem nyerhetjük; amely csak maga létesülhet számunkra hatásaiban, amelyek szuverének s amelyeket mi csak elsajátítunk, fölfogunk, de nem teremtünk és kényszeríthetünk. Tehát a vallásban van egy subiective átélt obiekiv mozzanat, az isteninek az ember számára való megnyilatkozása, kijelentése, amelyre minden vallás alapítja a maga igazságát. Bár ez a mozzanat csak a vallás subiectiv mozzanata, az átélés által lesz valósággá, de határozottan megkülönböztethető attól s az utóbbival szemben sui generis. Az isteni hatás és annak elsajátítása lényegesen összetartozó, de két külön lépése a vallásnak. A kijelentésnek természetesen megfelelő fölfogó képességre, *érzékre* van szüksége, amelyet *hitnek* nevezünk. A hit azonban nem teremtheti, csak elsajátíthatja azt a valóságot, amely a vall. élményben, mint reális javunk, életünkbe kapcsolódik.

- d.) De a vallás psychológiai realitását leginkább a benne rejlő létérdek specialitása bizonyítja. Ha a vallás a világismerés, a művészi szemlélet, az erkölcsiség, vagy egyes tudatalatti ösztönök érdekében valósulna, realitásáról szó sem lehetne. De a vallásban nem ezek az érdekek vezetnek. Sőt ezek az érdekek határozottan eltávolítanak a vallástól. A vallásban levő létérdek az ember felülemelkedése önmagán és a világon, Dacára önmagának és a világnak, érvényesül benne az emberi élet önmagát felülmúlni és a világon felül kerekedni akarása. Ez csak akkor lehetséges, ha az embernél s a világnál hatalmasabb, felettes hatalom életébe kapcsolódhatik bele a lélek. A vallásban az emberi lélek emberfeletti feszülése speciális, amellyel a maga véges és korlátolt lényében felfogni akarja a végtelen és tökéletes életet s ahhoz fellendülni óhajtozik. Ehhez az szükséges, hogy az az élet, amelyet a vallás isteninek nevez, eléggé fenséges legyen ahoz, hogy belekapcsolódás által önmagunk és a világ felé kerekedhessünk, hogy bírja önmagában a tökéletesség életét, másrészt mégis eléggé emberi legyen ahoz, hogy tapasztalható, emberileg átélhető legyen. Az isteni transcendes és reális legyen egyben: ez a kettős létérdek szorongatja a vallást s ennek hullámzása jelöli a vallás fejlődést. A pogányság az isteni realitása érdekében mindent megtett, hogy azt magához közel hozza és érzékítse, a zsidóság a transcendentia érdekében mindenre képes volt, csakhogy az isteninek szentségét biztosithassa, de mindakettő túlzásba menvén, a vallás csődjére vezetett, mert az istenivel való tényleges vallásos életközösséget létrehozni nem tudta. Isten vagy a világban vagy a világ felett veszett el számára. A keresztyénség eredeti élményében e két törekvés egészséges, harmonikus feszülése biztosította az ember számára Jézus Krisztusban, az istenemberben a valóságos isteni életlehetőséget, az emberi élet átistenülését, amelyben önmagát és a világot legyőzve, egy minőségében örökkévaló és tökéletes élet birtokába jutott a hit által. Épen ebben a körülményben látjuk a vallásos élmény realitásának döntő bizonyítékát. A pogány aestheticizmus és intellektualizmus, a zsidó ethicizmus egyaránt csődöt mondottak, mert más érdek az, ami a vallást hajtja, a jézusi élmény azonban, amely tényleg vallásos létérdek: üdobizonyosság által mozgattatik, a maga sui generis mivoltában reálisan teljesedik ki és valósul meg.
  - ej Egészen elkülöníti a vallásos élményt a maga sui gene-

ritásában minden más élménytől a centrumában levő tény: a váltság. A racionális élményeknél a pótlás lehetősége, tehát az élmény megvalósulásának feltétele az emberi szellemben van adva, amely képes az ingerlő valóság utánképzésére és megértésére. A vallásos élmény alapjában égő hiányérzetet azonban az emberi szellem önmaga erejéből pótolni nem képes, tehát emberfeletti segítségre szorult, megváltásra van szüksége. Az isteni élet, mint megszabadító; megváltó erő lesz realitássá a lélek élményében s eredményezi a kielégülésnek azt a sajátos táját, amelyből a vallásos élet, mint a megváltásért való háládaíosság gyümölcse, mint boldog áldozat, kihajt.

Különbözik minden racionális kielégüléstől és ebből fakadó minden fajta erkölcsi cselekvéstől. Kétségtelen ugyan, hogy a váltság ezen ténye a vallásos emberiség fejlődéstörténetében sokszor csak *kerestetik*, de nem találtatik meg, hogy ezen az utón nagyon érdekes fejlődés tapasztalható, (a váltság negativ és positiv, fiktiv és valódi, érzéki, jogi és szellemi fajai a pogányság, zsidóság, buddhizmus, keresztyénség történetében!) de az igazi vallásban ez a tény nagyon is centralis és épen az a tény, hogy az embert Isten megváltja, megszabadítja önmagától s a világtól, hogy maga Isten emeli fel *őt* és oltja bele a maga örök és tökéletes életébe, s hogy erre határozott és mindig irracionális (mágikus, vagy hitbeli) módot jelent ki, választja el örökre és teszi lélektanilag reálissá a vall. élményt szemben a racionális élményekkel

f) Végre igazolódik ez a realitás a vall. élmény *lecsapódásaiban*, következményeiben. A vallásos pótlás emberfelettisége, megrendítő kettőssége, subiective átélt obiectivitása, a benne lüktető két ellentétes érdek feszülése, a váltság ténye természetszerűleg olyan *érzelmi és magatartásbeli* lecsapódásokkal járnak, amelyek egyetlen más élménynél sem találhatók s beszédes jegyei a realitásnak.

Az a *kedélyi légkör*, amelyben a vallásos élmény kigyúl, s a melyet *áhítatnak* nevezünk és az az *értékelő magatartás*, amely a vallásos élményben jellegzetes, s amely *imádatnak* mondatik, semmi más pótlás és semmi racionális valóság által ki nem váltható, csakis az *isteni*, a *szentséges* által. Az áhitat és az imádat olyan valóság jelenlétének átélését mutatják s olyan valóság éleiébe való elmerülést és felszárnyalást kísérnek, amely valóság végtelenül felette áll a racionális valóságnak s mindannak, ami racionálisan, képzelettel és értelemmel felfogható: a pusztán emberinek. Pusztán emberi iránt tisztelettel viseltethetünk, de áhítatos imádattal nem. itt tehát a lélek olyan valamit érez meg és él át, ami ember és világfeleíti, isteni, szentséges. A legtökéletesebb és a legmagasabb érték egyben.

És ezt tükrözi a sajátos vall. *magatartás* is, a *kultusz*. Akár a *negatív* (mágikus) kultusz, amely a félelmes, idegen istenivel szemben érvényesül, akár a *positiv* (szellemerkölcsi)

kultusz, amely a szentségében kívánatos és boldogító isteninek való önátadásba csúcsosodik ki, egyképen egyedüli, sui generis velejárója, kizárólagos lecsapódása a vallásnak. Mert kultusszal a pusztán e világbelit, emberit, racionálist nem veheti körül a lélek, anélkül, hogy beteges és fiktiv ne lenne ez a magatartása. A kultusz psychológiai dokumentuma, épúgy, mini az áhítat és imádat, amelyet kifejez, az élmény realitásának, azaz annak, hogy a vallásban egy teljesen speciális létérdekünk talál teljesen speciális és reális kielégíttetést.

Egészen vázlatosan utaltunk ezekben, csak megjelölve a tényeket, amelyeknek kifejtése külön tanulmányozás tárgya, a vallás realitásának psychológiai jegyeire. S ezzel a vallásnak, mint élménynek tárgyalását befejezve átférünk a vallásnak, mint *jelentő ténynek*, dialektikai vizsgálatára.

## 3. A vallás, mint jelentő tény.

Azzal, hogy a vallás lelki tényét, mini élményt megismertük, korántsem mentettük ki a vallás magyarázatát. Mert a vallás is az emberi szellem életének csak egyik ténye lévén, értelmet magától a szellemtől nyer s a szellem életének egészében, attól meghatározva s azt szolgálva, ha egyszer suí gebizonyos, specialis és sajátos jelentéssel, értelemmel kell bírnia, valamelyes szerepet kell abban betöltenie, amelyet semmi más ténye a szellemnek be nem tölthet. E jelentés és szerep feltárása van hivatva a vallás lényeges realitását az emberi szellem életén belül igazolni. Ezt pedig lélektanilag megoldani lehetetlen, itt a szellem életének benső törvényeiből kell magyarázni a tényt. Az emberi szellem megvalósulásának törvényeivel, a benne működő tényezők természetével, a megvalósulás elveivel és módjaival, a tényezők szerepével és kapcsolatával a dialektika (alapfilozófia) foglalkozik. Mikor tehát a vallást, mint az emberi szellem élete megvalósulásának egyik tényezőjét, a szellem természetéből akarjuk megérteni s azt a jelentést, szerepet kutatjuk, amelyet e megvalósulásban betölt, akko; a vallást *dialektikai szempont* alá helyeztük.

Dialektikailag az élet a szellem megvalósulása. Az emberi szellem azáltal valósul meg, hogy magamagából kibontakozik. Ez a kibontakozás pedig a szellemtől független, vele szemben álló valóságba való beleterjeszkedés által megy végbe, amelyben a szellem a saját tevékenységeivel sajátjává teszi a valóságot, abban elhelyezkedik és él. Sajátjává a szellem a valóságot az ismerés által teszi, azaz a megértés utján. A valóság megismerése a szellemre nézve a saját maga öntudatosítása, önbirtoklás, megvalósulás. Dialektikailag tehát az élet egyenlő az ismeréssel. Az ismerés eredményét világképnek nevezzük, amely a megértett valóság rendezett egésze. Mivel ez mindig az alkotó szellem tükre, érvénye alanyi, egyéni s ezért hívjuk világmagya-

rázatnak, amely a világkép egyik, egyéni alakja, törekvés a világkép, mini absolut valóság felé. A valóságban sohasem beszélhetünk világképről, hanem csak világmagyarázatról. A dialektika tehát a világmagyarázat elmélete s így a vallás dialektikája a vallást, mint világmagyarázó tényezőt veszi vizsgálat alá.

1. A vallás dialektikai lényegének problémája gyökerében az *ismerés* lényegének problémájába megy vissza. Az ismerés lényege a *Jelentésadás*, azaz *ismerés vaŋ mindenütt, ahol a szellem a Dalóságnak a saját tartalmából jelentést tud adni* s ezzel a valóságot átérti és önmagát megéli.

Mindazok a functiók, tevékenységek, amelyekkel a szellem jelentést tud adni a reá ható valóságnak, *jelentő functiók, jelentő tényezők és tények* a szellem életében. Hány ilyen functiót tud a filozófia megállapítani: ez a dialektikának a döntő problémája. Ez szabja meg az ismerés *irányának* (tárgyára való visszahatásának s így tárgya egységének vagy többségének is) meghatározását.

Az ismerésben természetesen megkülönböztetjük az *ismerő alanyt* és az *ismereti tárgyat*, a szellemet és a tárgyas valóságot. Már most aszerint, amint az ismereti tárgyat egyfélének, egytermészetünek vesszük, vagy nem; fogjuk az ismerő szellem visszahatását, a jelentésadást is *egy vagy többirányúnak* megismerni.

Világos ugyan, hogy a világmagyarázó, jelentő tényező tkp. maga a szellem, mint összes tevékenységeinek egysége. De e munkában különböző fényezői által vesz részt. Általános az a felfogás, hogy a voltakepeni jelentő tényező, a világmagyarázó tevékenység az értetem, s így az ismerés igazi (s talán egyedüli) iránya a racionalitás. Megismerni és racionalizálni eszerint egy és ugyanaz lenne. Mi az értelem? Az a megragadó erő, amely bizonyos lélektani proeessuson át (a figyelem, képkapcsolás, emlékezés, felújítás, jelentésadás) a szellem saját közvetlenül ismeretes tevékenységeit az ismeretlennel azonosítva, annak önmagából jelentési ad s magára nézve azt jelentővé teszi. Jellemzője az ok és célszerűség, a jelenségeket e viszonyba rendezve bizonyos systemába helyezi el s így teszi alkalmassá az állásfoglalásra. Ez a tiszta racionalitás. Az értelem azonban nem képes az egész valóságot megragadni. Korlátolt erő és e korlátozottsága abban van, hogy jellege a folytonos általánosíminélfogva csak minden létezőre vonatkozó képes a valóságból fölfogni. Így mindig fogalmakat alkot, amelyek általános értelmi képei egyes ténycsoportoknak, törvényeket von el, melyben tovább általánosítva, a fogalmak állandó és összetartozó vonásait sűríti, végre olyan részekeket alkot, amelyek a valóság egészének legáltalánosabb okcéli magyarázatát akarják adni. Mindent kihullat azonban, amire nincs általánosítási alap, ami páratlan, analógianélküli, egyéni. Így az egyéni egyúttal irracionális is. Az értelem e korlátoltságát részben segíti a vele rokon képzelet, mint jelentő tényező, amely részint megelőzi, részint túlszárnyalja az értelmet a világmagyarázatban. Részben indítója, részben irányítója az értelemnek. Lényege épen az, hogy a jelentést megsejteti, felfedezi az értelem számóra. Előkészíti a fogalomalkotást azzal, hogy a jelentési a maga érzéki burkán átsugároztatja. Teszi ezt azáltal, hogy az ismeretlent egy már értelmileg ismeretes fogalommal összehasonlítja s hasonlatszerűen teszi megközelíthetővé. (Olyan mint, olyan mintha ez meg ez lenne.) jelentősége a racionális ismerés egész területén óriási, mivel mindenütt az értelmet lendíti fel a dolgok jelentésének elrejtett magyához, azt sajátos érzéki formán tükröztetve. Primitiv fokon, mint megszemélyesítő erő, később mint szemléletalkotó, legmagasabb fokon a tudományban, mint hypothezisalkotó, a művészetben mint a legmagasabb jelentések szemléleti formáinak teremtője, az erkölcsiségben mint célkitűző erő működik. Azonban a világképet tartalmilag a fantázia sem bővíti, mert ő is csak azt képes fölfogni, ami általánosítható s végre racionalizálható. Kétségtelen, hogy az értelem és a fantázia szorosan összetartozó jelentő ismerő tevékenységek, amelyeknek közös gyökere és tehetségesítő feltétele az érzéklés. Amint láttuk is, munkájuk csakis a racionális élményekben merül ki, amelyeknek tartalma e két feltétel által határozott: 1. érzékelhető, 2. általánosan emberi. E kettős functio szerepe a szellem életében az érzékileg adott és felfogható valóság általános érvényű jelentővételében van. Mivel pedig az érzékileg adott valóság kívülünk terül el s világnak neveztetik, azért az ismerés ezen iránya, a racionális ismerés kifeléterjeszkedő, extensiv; általa a szellem élete a szélességben, a világban valósul meg.

Ha azonban a *racionális világmagyarázat* egyetlen ismerési mód egyetlen eredménye, akkor, amint azt már lélektanilag is láttuk, a vallásnak a szellem megvalósulásában sui generis szerepe s így realitása nincs, nem lehet; a vallás fikció.

2. Ha azonban igaz az, hogy az ismerés szélesebb jelentésű, mint a racionalizálás s ha ismerés alatt mindazt értjük, amiben a szellem jelentésadást végez, s önmagát így megéli, akkor kétségtelen, hogy van *irracionális ismerés is*, azaz olyan *jelentésadás*, amely nem az értelem és képzelet munkája s amelyben a szellem olyan tartalma éli ki magát, amely e világban nem is találhat kielégülést. A kérdés tehát az, hogy vannak e olyan *életigények*, amelyek a szellem tényleges, tapasztalt igényei s amelyeket a racionális ismerés ki nem elégíthet s hogy csakugyan hagy e fenn ez az ismerés *élethiányokat*, amelyeknek kielégítése el nem utasítható érdekünk?

Ezen élethiányok illetve igények létezése letagadhatatlan valóság. A racionális életmegvalósulás u. i. kihullatja, elmellőzi, megfejthetetlenül hagyja és megtagadja atz élet *egyéni* jelentését; titkát, az *egyén sorsának problémáját* s mindazokat az igényeket kielégítetlenségre kárhoztatja, amelyek az ember külön,

egyéni lelkületének mivoltából fakadnak. Enélkül azonban maga az életmegvalósulás illuziorius, csonka és elégtelen. Ha az egyén a maga örök sorsa felől bizonyosságra nem juthat, tehetetlen rabja lesz a világnak, amelyet maga tett értelme és képzelete áital saját maga fojtogató zsarnokává. Mert a racionalitás nemcsak hogy biztosítani nem tudja, de egész határozottan megtagadja az egyéni tét ősi igényét: az egyéni örökkévalóságot és tökéletességet. Mivel azonban az élet, a szellem a valóságban mint egyének élete áll előttünk, az egyéniség tagadásában magának a szellemiségnek tagadása rejlik s így a racionalitás végtére megőlné az éleiéi. Kell tehát lennie olyan ismerési tevékenységnek és iránynak, amely az élet egyéni tartalmát valósiíja meg, nem az értelem kategóriáiban, az okcéli viszonylatban, nem az érzékelés síkjában, a tér és idő szélességében, hanem ő maga saját kategóriájában és síkjában.

Az élet megvalósulásának területe e szerint részben racionális, részben irracionális. De ez a két terület nem egymás felett, lépcsőzetesen s mintegy áthidalhatatlan dualizmusban létezik, hanem az élet megvalósulásának folytonosan összefonódó két irányát jelenti: a szellem kifelé hatol a szélességbe az érzéki világba az általánosító functiók által és ekkor racionálisan ismer (extensiv ismerés); és ugyancsak a szellem, ugyanakkor befelé hatol a mélységbe, az érzékfeletti világba az egyéni funcíió által és ekkor irracionálisán ismer (intenzív ismerés). így valósul meg a szellem extensive és intenzíve, az értelmi világképben és az irracionális életforrás megragadásában. Ennélfogva - az élet csak akkor teljes, ha mindkét irányban bírhatja magát, azaz ha az értelmi világkép emberileg elérhető tökéletességében épúgy urává lett a valóságnak, mint amilyen tökéletes meggyőződésre jutott e világ felett uralkodó élet egyéni lényegéről is, ha úgy általános, mint egyéni tartalmát öntudatos birtokává tehette. Van tehát egy olyan ismerés is, ahol nem az a kérdés, hogy "mi a világ? hanem az, hogy "ki vagyok én?" Honnan jöttem, mi a lényegem, hová megyek? Örök sorsunk e problémája felé mindnyájan egyéni mivoltunkkal fordulunk, egyénileg, egyedül állunk szemben a lét ősforrásával, amelyből származtunk s amely örökkévalóságunk titkát rejti. Mikor e forrásra visszahajlunk: akkor egy intenzív életmegvalósulás, egy irracionális jelemténykedés terére léptünk s ezt nevezzük vallásnak.

3. Felhívom az érdeklődők figyelmét ebben a pontban mindenütt érvényesülő eltolódásokra és lényeges változásokra "A hit problémája "A hit világmagyarázó ereje" (Kolozsvár 1916.) c. munkámban kifejteit korábbi álláspontommal szemben. Kérdés, hogyan szerezhetünk meggyőződést saját egyéni létünk örökkévalóságáról és tökéletességének lehetőségéről? Hogyan tehetjük a magunk számára *jelentővé* (ismeretté) lényünk ezen vonásait, életünk ezen igényeit? Értelemmel és fantáziával nem, mert ezek a vonások és igények *nem érzékelhetők*, érzékelés útján nem

tapasztalhatók s a világ ezekről hallgat és tagadja őket. Ezek a vonások és igények szorosan *egyéniségünkhöz* tartoznak, az pedig kiesik az érzékileg adott általánosság köréből. Van-e olyan functiónk, amely rokon, illetve azonos jellegű az *érzékléssel*, de általa nem a külvilág, vagy belső életünk érzékléssel megközelíthető adatait, hanem épen ezen nem érzékelhető, irracionális vonásokat ragadjuk meg? Van-e olyan benső érzéklésünk, amely épen erre való?

Van, és pedig a hit. Mikor azonban hitről beszélünk, határozottan meg kell különböztetnünk a hétköznapi értelemben vett hitet a speciális (vallásos) hittől. Az a hit, amely az irracionális intenzív ismerés alapját képezi, nem értelmi elfogadása, elhívése mások állításainak vagy véleményének, nem is az értelem megnyugvása mások tekintélyében és parancsaiban, nem is a képzelet sejtelme vagy hypothesise, szóval nem racionális tevékenység. Ez vakhit lenne, amelynek épen az a baja, hogy nincs szeme s épen ezért másokra bízza magát, hogy a legtöbbször vak vezesse a világtalant. A sui generis hit sajátos egyéni látóerő, benső meggyőződésre támaszkodó s rendületlen bizalomban megnyilvánuló életaktus.

A hit tehát sajátos, reális functiója a szellemnek, egy belső érzék, amely által bizonyosságot szerzünk saját egyéni életünk örökkévalóságáról és tökéletességének lehetőségéről. Es periig úgy, hogy a hit, mint intenzív érzéklés által ténylegesen megragadunk egy olyan valóságot, amely más, mini az érzéki viláa és amelyben már megvalósulva érezzük azt, amire vágyunk: az örökkévalóságot és tökéletességet. Hogy ez az actió mennyire ellenpárja és megfelelője a racionális ismerésnek, azt bizonyítja az, hogy valamint a külső érzéklés által fölfogott világgal értelmünk és képzeletünk azonosít bennünket, épúgy a hit által felfogott valósággal is azonosnak ismerjük meg magunkat, annak részeséül tudjuk a magunk egyéniségét és épen ez az azonosulás adja meg a bizonyosságát egyéniségünk örökkévalóságának és tökéletességének, vall. nyelven az üdvösségnek. Az érzéklés által magunkat a világ részeseinek, a hit által Isten élete részeseinek ismerjük fel. Amaz belehelyez a világba s annak törvényei alá köt, emez belekapcsol isten éleiébe s annak törvényeibe iktat.

A hit ennélfogva az érzékléssel párhuzamos, azzal egy jelentőségű, de szerepében azzal ellemeit tevékenység. Az érzéklés anyagot szolgáltat a világmagyarázó tényezőknek: az értelemnek és fantáziának. Az érzéklés magában sohase ismerés, hanem csak az ismerés egyik irányának: az extensiv, szélességi, kifeléhatoló irányának alapja, mely a racionális ismerés anyagát szolgáltatja. Ezt az anyagot a fantázia és az értelem a maga módján ragadja meg, dolgozza fel, s alkotja meg belőle a racionális világképet. Ép így a hit is magában véve sohasem ismerés, épúgy nem jelentő,, ismerő-tényező önmagában, min)

az érzéklés, de épúgy *alapját* képezi az ismerés *másik* irányának, mint amaz. Csakhogy nem a racionális, hanem az *intenzív*, mélységi, befeléhatoló irányának, nem a *világismerésnek*, hanem *az Istenben való önismerésnek*.

Mint ilyen alaptényező, a hit is anyagot szolgáltat a voltaképeni ismerő tényezőknek, a fantáziának és az értelemnek, melyet azok a maguk módján feldolgoznak; de mivel a hit által adott anyag más, mint az érzéklés által adott, a hit élményéből a fantázia és az értelem nem a racionális, hanem a vallásos világképet alkotja meg. Mivel az érzéklés is és a hit is a fantázia és értelem által teszik anyagukat jelentővé, tehát ugyanazon funcíiók álíai ugyanazon szellemre nézve: előre is látható, hogy a racionális és vallásos világképnek meg kell egyeznie és össze keil illeszkednie az élet teljessége érdekében.

A hit épúgy, mint az érzéklés, a világmagyarázó munkát, illetve a képzeletet és értelmet *megelőző* tevékenység, amely azoknak sajátos anyagot szolgáltat, jelentést tehát a hit élménye épúgy a fantáziától és értelemtől kap, mint az érzéki élmény. Amint a racionális élmény realitása az érzéklési anyagban és az érzéklésben van, úgy van biztosítva a vallásos élmény realitása is a hit által tapasztalt, megragadott, felfogott valóságban és magában a hitben. A hit realitását először a fantázia alakítja képpé: Isten képévé, (ahol a képet a fantázia konstruálja, de a valóságot a hit ragadja meg) s ezzel a képpel teszi aztán mintegy hasonlatszerűen felfoghatóvá azt az értelem és az értelem világa számára. A hitben a fentebbiek folytán lényeges az - engedelmes önátadás, hozzátapadás, szeretet az isteni hatással szemben, a benső bizalom és meggyőződés ereje, továbbá az a hősies kockázat, mellyel az egyén életét ráépíti erre az isteni realitásra. Magában a fantázia által konstruált istenképben voltaképen maga a hit tárgyiasul, azaz nyer racionálisan megközelíthető formát, hogy a hit világmagyarázó és életformáló erejét fölfokozza. De nem a kép a lényeges, hanem a hitnek irracionális iárgyával való azonosulása, az istenélmény maga.

Ha mármost ennek a szellemi ténynek az értelmét keressük magának a szellemnek életében, azt fogjuk találni, hogy a hit engedelmes odaadása, az életnek ez a hősies lendülettel való ráépítésre az isteni hatásra egy közvetlen és mélységes öntudaton alapszik, amelyben Schleiermacher is keresie a vallás lényegéi. Ezt az öntudatot, amely az emberi szellemnek őseredeti tulajdona, a szuverenitás öntudatának nevezhetjük, lényege abban áll, hogy az ember természeténél fogva másnak és többnek tudja magát a véges világnál s a földi léinél, mert az ember, egyre több öntudatossággal az istenivel egynek, azonosnak tudja magát lényegében. A hitben, kibontakozása csúcspontján az istenivel való lényegazonosság s az ebben való üdvbizonyosság királyi öntudata áll előttünk. Ezt az öntudatot az ember nem racionálisan, nem értelmi módon birtokolja, hanem egyéni léte

irracionális irányában éli át s teszi egész világa és élete magyarázó alapjává és formáló erejévé. *A hit egyesülés az Istennel egy lelki élményben* s így a vallás csúcspontja és lényege. Mert az, amit vallásnak nevezünk, a *hit szétvetődése* az összes emberi functiók rendszerén át a valóságba, vagyis a hit élete, melyben a vallásos kedély, a van. világnézet és a vallásos életfolytatás ugyanazon csira kibontakozásai a szellem életének aesthetikai, logikai és ethikai síkjaiban, de egy *sajátos* módon, a racionálissal ellentett, bár azt átható és formáló ismerésben.

4. Most itt áll előttünk épen az a probléma, hogy a hit élménye hogyan és miképen kapcsolódhatik össze a racionális élményekkel; miféle viszony van a hit és a racionalitás között, miben ált a vallás világmagyarázata és annak érvénye? Kétségtelen, hogy a vallásban van világteremtő hatalom olyan értelemben, hogy a vallás centrumából, a hitből a valóság új magyarázata származik, a hit sugarába kerülő világkép újjá lesz, átalakul. De viszont bizonyos az is, hogy a racionális világkép a hittől csak új megvilágítási, de nem új tartalmai kap. Mivel a világ és az Isten reánknézve a. valóság azon két fele, melyben a mi életünk tartalma az extensiv és intenzív ismerés által mega vallásban isten, mint életünk centrális jelentése, egyéniségünkön áí belehelyezkedik a világról alkotott képünkbe is. A dolgok Istenhez viszonyulva, új relációkat nyernek, de nem új dolgok jelennek meg a hű által. A hű megvilágítja a valóság elemeinek az isten felé forduló és Istenhez viszonyuló vonásait. Az értelem korlátolt és véges világképét az örökkévalóság távlatába állítja s megvilágítja azokat a szellemi szálakat, amelyek a valóságot visszavezetik és odakötik Istenhez, az egyénen keresztül. Az egyén istenképe az, amely a racionális világképei az egyénre nézve átformálja úgy, hogy a végest a végtelenbe, a mulandót az örökkévalóba iktatja bele s az egyén számára a valóságot az isten életének színterévé teszi. Végeredményében tehát a hit az emberi élet örökkévaló jelentését világítja meg a valóság tükrében, míg az értelem csak a véges, földi idői jelentését világíthatta meg abban. Tehát a hű annak ad végtelen és örök jelentőséget, amit az értelem alkotott. Megdicsőíti és megszenteli az értelem világát. Az ember a maga örök sorsát istenben megértve, a maga sorsához mint úrhoz, kapcsolja a világot s ezzel uralkodik felette, isten ura a világnak, az egyén isten által ura a végességnek: ez a szuverén tiltakozás és állítás a hit sajátsága a racionalitással szemben. Az a nagy, fölszabadító élmény, amelyet e szempontból a hű aclusa jelent, az élet boldog csodájának mondható.

Ott fekszik a valóság bezárva, beleláncolva az értelem korlátai közé, mint valami változhatatlan, megmerevedett holttest, melyet zsarnok törvények örökre megmerevítettek, mint néma, lelketlen, céltalan jelenségek kusza szövedéke, amely magát az embert is belefonja érthetetlen rabnyűgeibe, ott fekszik, vas

uralma alatt az értelem által kovácsolt természeti törvényeknek, amelyek az embert is a világ elemévé alázzák. Honnan jött elő ez a valóság? Miért létezik? Mi a célja? Van-e célja egyáltalán? Élet-e, vagy halál az, ami benne uralkodik? minderre nincs felelet. Zárt ajtók ezek, melyeken az érlelem hiába zörget. Sürü sötétség van körülötte. És ez ajtók közé odazárva, mint pusztuló eleme a pusztuló világnak, vergődik az ember. Mi a sorsa? Miért született? Mi a célja? Elet-e, vagy, halál? minderre nincs felelet. Sötétség van köröskörül. És ekkor a hit felszakítja a bezárt kapukat és beözönlik ebbe a csinált világba, ebbe a véges rabláncolatba, ebbe a börtönbe az igazi valóság napfénye, a végtelenség perspektívája köröskörül kitárul és ebben a perspektívában feldereng a dolgok és jelenségek igazi lelke, az, ami bennük örökkévaló, szellemi, isteni. Minden jelenség, mintegy eddig láthatatlan fonalon át beleiktafódik Isten életébe, mélységes jelentést nyer az ember előtt, minden az örökkévalóságot hirdeti és Isteni tükrözi. Egy porszem, egy vízcsepp, amiről a vallásos ember énekel, ezelőtt is bírt jelentéssel az értelem előtt, de most nem természeti törvényekről, hanem isten bölcsességéről és dicsőségéről beszél. Egy magasabb bizonyosság, egy "jobb" igazság villan fel az ember lelkében, amit Jézus örök időkbe zengő szavakkal így fejezett ki: "Tudom honnét jöttem és hová megyek"¹) És ez a bizonyosság, amely meggyőzi a világot. Mi a világ a hit előtt? Örökkévalóság az időben, végtelenség a térben, tökéletesség töredékességben. És tökéletlenben, teljesség a élei iránya a hit előtt? istenből a világon át — Istenbe. Mert az ember a hit által istenben egyszerre ragadja meg eredetének és céljának bizonyosságát. Ha Istennel összekapcsolódtam, tudom, honnét jöttem és hová megyek. A hitben egy ősi, soha el nem nyomható, minden értelmet megelőző és felül is muíó öntudat tör fel a lélek mélyéről és ez az öntudat a valóság hálózatában tökéletlenül vergődő ember öntudata, talán csak homályos sejtelme, látomásszerű gondolata, föl-fölvillanó bizonyossága valami ősi tökéletes állapotnak, a melyből jöttünk és egy elérendő tökéletességnek, a mely felé megyünk.

Az aranykorszak, a paradicsomkert, a platóni visszaemlékezés az ideák honára és hasonló mélyértetmű gondolatok, mind azt akarják kifejezni, hogy a "látható" a láthatatlanból állott elő, a véges a végtelenből, a tökéletlen a tökéletesből. És az emberi reménykedés ezer és ezer nyilatkozata mind azt akarja mondani, hogy e "megromlott", "eredendő" tökéletlenségnek újra vissza kell térnie, eggyé kell válnia a tökéletessel, a végtelennel. A hitben ez a kettős öntudat, visszaemlékezés és reménység, mull és jövő, eredet és cél, sohasem racionális (természetéből kifolyólag), hanem csak képzeleti, sejtelmes formában, de annál nagyobb kedélyi bizonyossággal, minden értelmit megelőzve és

<sup>1)</sup> Ján. ev. 8, ι. 14, ν

fölülmúlva nyilatkozik meg, minél erősebb a hit, annál inkább. Jézus Krisztusnál ez az ősi, kedélyi bizonyosság a tudás tisztaságára emelkedett. "Tudom honnét jöttem és hová megyek." Most már a hitnek ebben a specifikus természetében rejlik az, hogy az eredet és a cél közé kerül benne az, ami van, az élet és a világ, a valóság. Az egyén sorsának megoldása a hitben, ezért a világ sorsának megoldása is lesz. A világ nem lehet független Isten életétől, az élet eredetétől és céljától. Isten önmagában tökéletes élete e világban valósítja meg, fejti ki tartalmának egész gazdagságát, alkotásaiban, teremtményeiben, harcaiban, munkáiban, a világ Isten munkamezője, melyben terveit megvalósítja emberek szívén keresztül, hogy aztán az ő dicsőségének, lénye teljességének hiánytalan tükrévé legyen a valóság. A hit világmagyarázatának érvénye itt dől el. A hit azáltal magyarázza a világot, hogy beleiktatja az Örök Szellem, az Isten életébe az egyénen keresztül. A valóságot az értékek világának megvalósulási terévé teszi, az Életideál megvalósulási terévé. Nemcsak metafizikai spekuláció az, amit a keresztyénség hittartalmának kifejezőjéül tett s amit később Hegel logikai hálózatban rögzített meg, hogy t. i. az abszolút, isteni élet megvalósulásában három mozzanat van, hegeli kifejezéssel: az idea önmagában, az idea a világbán, kilépve önmagából és az idea visszatérve önmagába. Ebben a gondolatban több van, mint spekuláció, önkény tes felvétel. Ebben az élet törvénye van kifejezve, amelyet azonban nem az értelem, hanem csak a hit képes bizonyossággá emelni. Az értelem előtt a platóni, philói, hegeli gondolat mindig csak önkényes felvétel és speculáció lesz, de ennek az értelmi síkban csakugyan tökéletlen és erőtelen gondolatnak mégis megvan a maga rendkívüli hit-bizonyossága. A hit világmagyarázatának épen ez a lényege. A hit megragad egy tökéletességet, egy abszolút valóságot, amelyben egyúttal önlényegét ragadja meg, de ugyanakkor kell látnia, hogy önlényege tökéletlen, csonka mása, része csak a tökéletesnek. eredt, de hogy olyan legyen, mint ő, az csak vágyakozásának lehet tárgya. Nos, a hit épen azért válik vallássá, hogy ezt az idealiter megragadott tökéletességet az ember realizálja az éleiben, a valóságban és azért a világ az egyénekbe szétsugárzó isteni szellem életének küzdőtere lesz, melyben az abszolút szellem, Isten életének egész gazdagságát megéli, megvalósítja, hogy aztán az egész szétbomlott és megvalósult tartalom újra viszszatérjen Istenbe és ő legyen minden, mindenekben. Isten a világban magáévá teszi azt, ami ő maga, a világ Isten magamegismerésének, tehát életének megvalósulási síkja. Természetes, hogy mihelyt ezt a hittartalmat így racionálisan akarjuk kifejezni, megszegényedik és az, ami a hívő lelkében közvetlen ősi bizonyosság és élmény, az értelem előtt hideg fogalmak erőtelen vázává lesz, de hiszen épen ez bizonyítja, hogy a hit tartalma nem racionális, nem fejezhető ki az értelem szkémáival

Csak arra akartunk rámutatni, hogy amennyire az értelem megközelitni engedi a hit tartalmát, abban csakugyan nem láthatunk egyebet, mint azt, hogy benne az egyén önmagában átéli az örökkévalóságot, a véges világot egyénileg összeköti ősi eredetével és örök céljával, a valóságot "honnan és hová" világításába helyezi és ezzel az örökkévaló élet megvalósulási mozzanatává teszi. Tudom, hogy minden Istenből született és mindenben ő él és minden ő belé ,fog visszatérni, hogy ő az egyedüli valóság és én is az ő örökkévaló megvalósulásának részese vagyok. Ez a hit tartalma, amelyet egyénileg, képzeleti formában ragad meg és ezért végtelen változatossággal is. A hit világmagyarázatának érvénve ezért részben általános, részben egyéni lesz. Általános annyiban, hogy az emberi szellem természetében gyökerező, egyetemes szükségesség az alapja. Az élet teljességének az igénye az élet természetében rejlik és ennek az igénynek a valóságba való ütközése az értelmi tevékenység egyetemes természetéből következik. Hogy vágyunk a tökéletességre és az örökkévalóságra, az kiirthatatlan, ősi ösztönünk, magának az önállításnak kényszere. Hogy ezen igényünk kielégedést találjon, annak megint egyetemes törvénye az, hogy a világgal, az értelem alkotásával összeütközzünk mert ebből az összecsapásból, küzdelemből fakadhat csak fel a tökéletesség vágya. Hogy ennek a vágyódásnak a végtelen élet személyi képében adjunk tárgyat és pótlékot, az megint az emberi szellem egyetemes szerkezetéből következik, hogy ez a kép szükségképen ideál, életparancs, értékek szumitása lesz, azt magával hozza az, hogy egy megvalósítandó, elérendő, igényiéit és óhajtott állapot vágyából keletkezik, hogy ez az érték-szummitás az értelmi világképet uralma alá hajtja, átformálja, önállításának eszközévé teszi, az egyetlen lehetséges és egyetemesen kötelező módja annak, hogy az élet akadálytalanul megvalósulhasson. Az egész folyamat alanyi tetszéstől független, kényszerű és egyetemes voltában bizonyossá válik a hit egyetemes és kényszerű volta. Törvényeiben és folyamatában általános érvényű tehát a hit világmagyarázata is, mert az élet megvalósulásának egyetemesen kötelező lépését jelenti. És a hit épen ezért sohasem lehet önkényes, mert a szellem legbensőbb lényegének megragadása. Lényünk egyetemes és mindenütt azonos tartalma lépik fel benne cél és ideál gyanánt az Istenképben és akármilyen egyéni legyen is ezen istenkép formája, semmiképen nem ellenkezhetik a szellem lényegével. Az Isten sohasem lehet az élet ellensége, a létérdek fonákja, az Isten nem lehet rossz, hazug, rút, sohasem ellenkezhetik az igazsággal, a jósággal, o szépséggel. Olyan istenképet, amelyik a bűnnek teljességét jelentené, természetéből kifolyólag nem alkothat az ember, hiszen ezzel az élet meggyilkolná önmagát, ahelyett, hogy megvalósítaná. A hit világmagyarázatának érvénye ezért feltétlenül egyetemes alapokon nyukszik. Azonban mégis teljesen egyéni érvé-

nyű marad a centrumát alkotó istenkép obiektív valóságának megragadásában, mert ezt az obiectiv valóságot csakis egyénileg lehet megragadni és ezért általános, egyetemesen kötelező, racionális bizonyító ereje a hit valóságának sohasem lehet. A racionális érvény tisztán csak a hit-tevékenység szükségképeniségének megállapításában nyilvánul, azonban, hogy miféle tényleges valóság felel meg az Istenképnek, azt nem bizonyíthatja meg. Soi a tisztán racionális szempont alatt, ami csak az általánosra vonatkozik, a hit tartalma szükségképen az emberi lélek alkotásának, postulátumának, esetleg csalódásának fog feltűnni, mivel az irracionális vonás kihull belőle. A racionális ismeret mindig csak arra fog fényt vetni, hogy miképen jut el az ember íníenhez, miképen teremti meg istenképét és mi következik ebből az életben; a hit pedig mindig épen azt az ellenkező ismeretet, megvilágosodást, magyarázatot adja meg, hogy Isten miképen teremti az embert és a világot élete megvalósulásának eszközeivé. Ezt pedig csak egyéni, szubiectiv, közvetlen és irracionális tapasztalás, élmény foghatja fel. itt vagyunk a végső pontnál, ami felfogásunk alapgondolatát igazolja: a hitben, illetve a Daliásban az élei a maga tartalmának irracionális részét ragadja meg, ugyanaz az élet, amely az értelmi ismerésben a maga tartalmának általános egyetemes vonásait megragadta. A hit, illetve a vallás az ismerés másik, egyéni iránya, szemben az értelmi munkával, a mely az ismerés általános, kifelé terjeszkedő iránya. A kettő együtt a teljes ismerés, az élet megvalósulása maga. Csakhogy a hit világmagyarázó érvénye átfogóbb és erősebb, mint az értelemé, habár mindig egyéni is. Mert amig a racionális sohasem vonatkozhatik és terjedhet ki az irracionálisra, addig az irracionális ismerésnek van ereje arra, hogy magába foglalja, átszőjje és betetőzze a racionális ismerés hálózatát. Meri az a jelentés, amit a hit megragad, az életnek legmélyebb örökkévaló jelentése és agy az egész életmegvalósulásra kiható, döntő jelentő ereje van. A hitnek mérhetetlenül nagyobb az életformáló ereié, mini az értelemnek.

5. Ezek után a vallás dialektikai realitása világos. Semmiképen össze nem téveszthető a racionális ismeréssel és abból nem származtatható. A létérdek, amely vezeti az élei tartalma azon részének megvalósítása, amelyhez a racionalitásnak nincs útja s így az a mód is, amellyel ez a megvalósulás végbemegy, sui generis. A vallásnak az emberi szellem életében reális és sui generis szerepe van, melyet a hit által csakis ő végezhet el s ez az, hogy benne az élet a maga irracionális tartalmával gazdagodik meg s ezzel képes magábafoglalni, átszőni és betetőzni a racionális életet is, midőn a világképet egyéni irányban betetőzi s megvilágítja a valóság elemeinek az örökkévaló szellemhez viszonyuló kapcsolatait. A hit Istenben az egyéni élei örökkévaló értelmét, másfelől a racionális világ végtelen jelentőségét öntudatosítja,

## 4. A vallás, mint értékelés.

A vallásban van egy olyan mozzanat is, amelyet sem lélektanilag, sem dialektikailag megmagyarázni nem lehet. Ez a vonás az élet minden más nyilvánulásában is feltalálható s abban áll, hogy az ember nemcsak egyszerűen ismeri a reá ható külső világot, nem is csak adottságában megértve, megvalósítja benne, vagyis öntudatosan birtokolja saját lényegét, hanem a valóságra való egyéni visszahatásában méri, itéli, értékeli is a valóságot, mégpedig mindenkor a létérdek szempontjából. Hogy mi ez a létérdek, azt mindig az egyén fejlettségi foka (minősége, disponáltsága) szabja meg. À létérdek számtalan formájú és tartalmú lehet, de alapjában véve három fő létérdek van: az éh, a haszon és a saját szellemiségünk önmaga. Ez a három létérdek összefonódva jelentkezik a valóságban, de egyszer egyik, máskor másik a fő létérdek, amelynek a többi alárendeltetik. A főiétérdek az egyénre nézve egyszersmindenkor a legfőbb érték. Az emberi fejlődésnek abban van a mérője, hogy mi az a legfőbb érték, amely irányítja az életet? Az érték problémájával s az értékelés fajaival és rangsorával az értékelmélet (axiologia) foglalkozik. Az embernek az a tevékenysége, hogy ő értékeli a valóságot, döntő befolyással van a világmagyarázatra, mivel pedig a világmagyarázatban életmegvalósulás történik: magára az életre. A értékelésben u. i. az ember a valóság megismert adatait (kevésbé vagy többé öntudatosan) a létérdek parancsára, rangsorba helyezi, újra rendezi, mintegy teremti. Épen attól függ a világmagyarázat fejlettsége, hogy benne az öntudatosság (a szellemiség) milyen fokon jelentkezik? Ez természetesen arra is rámutat, hogy maga az élet milyen fejlettségű? Az élet milyen rangfokán áll a világmagyarázó ember? Az értékelmélet három fő stádiumot mutat ki az életfejlődésben: az első, a legalacsonyabb fok az, ahol az éh az irányadó, itt a világmagyarázat homlokterében az élvezetet okozó, illetve a fájdalmat okozó vonások állanak, minden dolog eszerint nyer benne jelentőséget eszerint van berendezve a világ. A második fokon a haszon szempontja a fő, tekintetnélkül élvértékére, a dolgok aszerint becsülteinek, a világ aszerint rendeződik, hogy mennyiben segíti vagy akasztja az önfentartásí? Végre a harmadik fokon, az öntudatosság tiszta fokán egyetlen érték a szellem lesz, mint az ember tulajdonképeni lényege, a szellemiség tiszta érvényesülése a létérdek, tekinteínélkül élvre és haszonra s itt a világmagyarázat csúcspontjait a jó, igaz és szép eszméi alkotják, a dolgok eszerint becsülteinek s a világ, mint a nemes, tiszta, szabad szellem tükre, áll az ember előtt. E három fokot az értékelméletben hedonismusnak. utilismusnak és idealismusnak nevezik.

Mármost az *ismerés és az értékelés* együttesen haladnak, egymástól soha el nem választhatók, együtt magyarázzák a való-

ságot, együtt valósítják meg az életet, a kettőben együtt bomlik ki az élei lényege. Azonban az értékelést az ismeréstől az különbözteti meg, az az értékelés önálló vonása, hogy nem elégszik meg a tényleges valósággal, azzal, ami van, amit az ismerésben, mint tényt birtokol, hanem keresi a valóságban azokat a vonásokat, amilyennek ő szeretné lenni a valóságot, keresi tehát a "van"-ban egy "kellő" valóság vonásait s eszerint igyekszik a világot újjáteremteni. Hogy az, ami "kell" "van"-ná legyen: ez a nagy és örök léttörekvés az emberben. Az a "kell" természetesen változik, a fejlettségi fok szerint, amint láttuk, mert ez a "kell" a hedonizmus fokán egy olyan világot jelent, melyben az élvezet folytonos és akadálytalanul növekedő, az utilizmusnál egy olyan világot, amelyben az önfentartás végnélkül biztosítható, az idealizmusnál pedig egy olyant, amelyben az igaz, a jó, a szép, a szellemiség tökéletesen és egyedül érvényesül, amelyben a szellem szabad és az egyetlen törvény: a szeretet. Az élvezetek, a haszon, a szabadság és szeretet világa: íme ezek a különböző "kellő" valóságok a fejlődés különböző fokain. Egyikből a másikba a tapasztalás szükségszerűen hajtja át az embert, míg megtalálja a maga igazi világát. De mindenik a maga idejében ideál, az elérendő és óhajtott állapot képe, az egyén legfőbb létérdekéből fakadó érték hordozója. A szellemi élet minden nyilvánulásában s így a vallásban is lényeges és főfontosságú tény ez az értékelés, ez az ideálalkotás. Ezáltal válik a vallás az élet lendítő, formáló erejévé. Ezáltal lesz a vallásos világnézet vallásos életfolytatássá. Tehát a vallás lényegét addig még nem ismerjük teljesen, amíg azt csak lélektani és dialektikai szempontból tisztáztuk: ezek után még értékelméletileg is vizsgálnunk és tisztáznunk kell azt.

2. A vallás lényege, értékelméleti szempontból: ideálalkotás, a vallás ideálalkotó tevékenység. Mint ilyennek, törvényei azonosak az ideálalkotás általános törvényeivel, vagyis a vallásban, mint értékelésben, épúgy felfedezhető az értékelés három főstádiuma (tisztán, v. keverve), mint minden más tevékenységben, amelyben értéklést végez a szellem, tehát főleg az ismerés másik ágában: a racionális ismerésben. A vallásnak tehát az emberre nézve lehet élv,- haszon- és önértéke, ami azt jelenti, hogy a vallásos ember, vallásilag lehet hedonista, utilista és idealista. Ezt az igazságot lélektanilag a vallás psychologia, történetileg a vallástörténet is illustrálja, felmutatván a typusokat concret formákban és példákban.

A vallásos hedonizmus nyilatkozik meg ott, ahol a vallásban az érzéki élet pótléka kerestetik a végtelenség és tökéletesség vágyában. Itt a pótlék a hit által megragadott Istenkép, az ezáltal átformált világnézet végtelen és zavartalan érzéki gyönyörűségben áll, amelyet az e világban nem tapasztalható lélek kárpótlásként kap a túlvilágon, ha Isten parancsainak engedelmeskedik. Természetes, ezen a fokon Isten képe is érzéki,

alacsony, tökéletlen, emberi s így akarata is: szeszély, amelyet hízelgéssel, kéréssel, néha fenyegetéssel, erőszakkal, csellel is kel! az ember érdekéhez formálni. Az érzéki gyönyör végtelenségének ellentéte itt az örök pokol és kínszenvedés érzéki végtelensége, amelyet az Isten iránt engedetlenek, v. az Isten által elvetettek kapnak. Tört. példák ez álláspontra a legtöbb primitiv vallás, sőt a pozitív vallásrendszerek közt is pld. az izlam; lélektanilag pedig minden vallásos élménynek ez a kezdő foka, mintegy gyermekkora; többnyire össze esik a gyermekkorral, de néha meg marad benne mindvégig.

A vallásos utilizmusban magasabb fejlődési fok áll előttünk. Ez kísérlet a vallásos pótlék állandósítására, szeszélyes és véletlen jellegétől való megfosztására, föltétlen biztosítására az ember számára. Itt épen ebből látszik, az emberi szellem már kiábrándult az élvezetből, tudja már, hogy az múlékony, szeszélyes és életellenes; itt legfőbb érték már maga a létezés term, fizikai értelemben. Változás áll be az Istenképben; Isten akarata itt már állandósul, szeszélyessége, emberiessége megszűnik: szentté, változhatatlanná lesz, akarata örök törvények és parancsok rendszerében nyilvánul, amelyek betartása föltétlenül az üdvösségre, áthágása (többé-kevésbé) a kárhozatra vezet. Isten akaratának látható, intézményes kezese és biztosítéka a papság és az egyház, aki az egyháznak hű gyermeke, Istennek is hű fia és üdvözül. Tört. ez a törvényvallásban nyilatkozik, lélektanilag, mint a vall élmény második fázisa, többnyire minden vall. élményben, ha nem is tisztán. Ez azért átmeneti fok: a hedonizmussal és az idealizmussal könnyen keveredik.

A vallásos idealizmusban a vall. pótlék tisztán szellemi, az örökkévalóság és tökéletesség szellemileg és erkölcsileg értetik; Isten a végtelen és tökéletes szellem, a jó, igaz, szép szentséges teljessége, lényege a szabad, önkénytes, de változhatalan szeretet. Az üdvösség az Istennel való elszakíthatatlan lelkiközösség. Töri ez a vallás legmagasabb foka Jézus vallásában áll előttünk, lélektanilag a tiszta, önzetlen vallásos élményekben, mint a vallás legmagasabb megvalósulása; noha nem mindig állandó, inkább ünnepi csúcsa ez a vall. életnek. A három fipus keveredhetik, de alapvonásaiban mindig felismerhető.

3. A vallásos értékelésnek, bármely fokán, *két irányú* nyilatkozása van, magának, az élet természetének megfelelően. Egyik nyilatkozása az értékelésnek az értelem és a képzelet, vagyis a *világmagyarázó* tényezőkkel való kapcsolatában áll, s a világképnek az értékelő átformálásában jelentkezik, másik nyilatkozása az akarattal, vagyis az *életformáló* tényezővel való kapcsolatában, amelyből a vall. életfolytatás keletkezik. A kettőnek a találkozó gócpontja a vallásos *ideál*: Isten; a kiben egyrészt a vall. világmagyarázat kicsúcsosodik, másrészt, mint ideál, uralkodó eszmény, megtelítvén az akaratot s azt a maga kezelábává téve, "csupa akarattá" duzzasztva a szellemet, az élet

belelendül a cselekvés síkjába s életfolytatásban realizálja az ideált. Az *ideál* az életnek az a gócpontja tehát, amelyben a vallásos világmagyarázat szálai mint éltető jelentésben összefutnak, s amelyből, önállító erejénél fogva, az akarat vallásos eiszánása és lendülete kizúdul, tehát maga a vallásos élet táplálkozik. Az ístenkép ennélfogva, mint ideál, döntő fontosságú a vallás *erkölcsi* sikban való megvalósulására nézve. A vallásos ember erkölcsi mivolta, erkölcsi élete, életének *jósága*, tulajdonképen való *értéke* vallásos világnézetének belső igazságától és fenségétől függ; tehát a vallásban a hit logikai és aesthetikai tárgyasulása dönti el ethikai megvalósulásának minőségét és értékfokát. Maga az Istenkép mindhárom érték teljessége, de etnikai ereje logikai és aesthetikai struktúrájától függ, ez utóbbi determinálja a vallásos életfolytatást.

4. Ha mármost az keressük, hogy értékelméleti szempontból van-e a vallásban sui generis létérdek és specifikus megvalósítási mód, ami realitását ebből a szempontból igazolná, egy megdönthetetlen tényt találunk. Mindazok az ideál alkotások, amelyek az ember érzéki s így racionális lényéből folynak a legmagasabb fokon is *emberi*, e *világban* érvényesülő s ebben *befejezett* életideálokat állítanak eléje, melyek akaratát e világban való megvalósulásra telítik és hajtják. Meghajtásra, tiszteletre, követésre késztetik a *humánum*, az *emberi* különböző értékfokozatai előtt, de csakis az előtt.

À vallást valami más érdek hajtja s valami más módon is jár el. *Felülemelni* az embert önmagán, *emberfeletti* ideált adni s *emberfeletti feszüléssel* telíteni az akaratot egy világfeletti, tértől, időtől, világtól független értekéiét valósítására. Persze ez az ideál nem is táplálkozik e világból s az emberből ill. a racionális élmények anyagából, hanem a *hit irracionális* tapasztalásából, az isteni valóságból, mint az absolutbecsű értékélet birtokosából és közlőjéből.

A hit illetve a vallás nemcsak egy specialis világmagyarázó tényező és irány, hanem egy sajátos életformáló tényező is, amely az emberi szellemnek az Istenben való absolut értékét és ezáltal a világfeletti örök diadalát fejezi ki és juttatja érvényre, még pedig az egyéniség szempontjából. A világ és emberfeletti értékben helyezi el és biztosítja az emberi egyéniség maradandó értékét és távolról sem arra törekszik, hogy a világban tájékoztassa és juttassa érvényre azt, ami az emberben, mint emberben rejlik, hanem ellenkezőleg, hogy a világfelett segítse kibontakozni és érvényesülni azt, ami az emberben több, mint pusztán emberi, azt, ami isteni. A vallásos életideál végtelenül felülmúl minden pusztán emberi eszményt, minden racionális értékcélt, s ennélfogva ennek az ideálnak feszítő, életalakító ereje is ha igazi élményből támad, elseper és legázol, felülmúl és magábaolvaszt minden relativ akaratirányítást és célkitűzést. Ebben a megvilágításban eltörpülnek, sőt bornírttá válnak azok a magyarázati kísérletek, amelyek a vallást racionálisan megismerhető létérdekek és értékek másodlagos, fiktív kiütközésének tekintik, mert pusztán az érzéki elv, a fizikai önfentartás, vagy humanitás "eszményei" magukban azt az emberfeletti feszülést, azt a fenséges ideál-erőt és lendületet soha nem eredményezhetnék, amit az igazi vallás produkál. Mint a hogy lélektani és dialektikai szempontból *a hit* speciális természete garantálja a vallásnak, akár, mint élménynek, akár mint ismerő tényezőnek realitását, épúgy örök és magában bizonyos garanciája a *hívő értékelés* is, axiológiai szempontból annak, hogy a vallásban sui generis és pedig a legmagasabb létérdek, az örökkévaló érték jelenik meg és a maga specialis életformáló erejében minden más ideálalkotó tevékenységet felülmúló s azzal szemben önálló létmódja az emberi szellem életének.

Ezzel a vallás lényegét és realitását minden lehetséges oldaláról megismertük és igazoltuk.

# III. A vallás értéke.

# 1. A Szentséges.

1. Az eddigiek már meggyőztek minket arról, hogy egy olyan reális szellemi tény, mint a vallás, az emberi szellem életében határozott, sajátos psychologiai szerkezettel és dialektikai jelentéssel bír. Láttuk azt is, hogy egész lényege föltételezi és fölmutatja az értékelő, ideálalkotó magatartást is. Mindezek után világos, hogy ha a vallás sui generis lelki tény és az ember életében határozott, speciális szerepe van, akkor az életmegvalósulás egészében kell lennie sajátos, pótolhatatlan értékének is. Mit ér a vallás az embernek? ez tehát a kérdés. Ezt pedig mindenekelőtt magának a vallásnak centrumában levő ideál, értékvalóság természetének vizsgálata döntheti el. Nem tagadható, hogy az a realitás, amelyet a vallásban az ember megél, reá nézve értékes is; sőt egészen bizonyos, hogy legfőbb és legóhajtottabb értékeinek foglalatja. Mikor a vallás egész természete föltételezi és követeli az értékelést, ez egyúttal rámutat arra is, hogy önmaga is értéket képvisel az emberi szellemre nézve, sajátos értékei, ami minden mással szemben önálló. A vallási érték vizsgálatára nézve, mint láttuk, Windelband és Böhm irányadó kutatásokat végeztek. Ezek a kutatások ránknézve azért is bírnak rendkívüli fontossággal, mert akörül a döntő kérdés körül forognak, hogy vajon a vallásban valamely egészen külön, eredeti és csakis itt megragadható érték jelenik e meg, amely kívüle és felette áll emberileg ismeretes értéksornak (élv, haszon. önérték), vagy pedig ugyanazon értékvalóságoknak csupán módjában sajátos megragadásáról van benne szó? A nevezett kutatók megállapítják, hogy a vallásban nem egy külön, minőségél és tartalmát illetőleg supranaturalis érték van célbavéve és megragadva, hanem az emberileg elérhető legmagasabb értékek: az igaz, jó és szép (a szellemiség önértéke) van a teljesség fokán szemlélve és birtokolva az Istenképben. Isten, mint az igazság, szépség teljessége, hordozza a tökéletesség életideálját reánk nézve, ő az értékek summitása, azaz a bennünk csak csonkán jelentkező és elérendő értékek megvalósult és teljes foglalatja, az elképzelhető legmagasabb fokon.

Isten a tökéletes élet foglalatja (forrása, birtokosa, adója) a tökéletesség pedig *ugyanannak* teljessége (totalitása) ami

bennünk csonkán él, tehát a vallási érték nem jelent külön, önálló értéket az emberi értékkel szemben, hanem a szellemiség legfelső fokának értékjelzője. Teljes, hiánytalan, végtelen, örök, tökéletes szellemiség; ez Isten, mint a vallási érték realitása. Az élet teljessége, amire vágyunk. Ezt az életet kétféleképen lehet felfogni; ontologiailag és axiologiailag.

Az ontológiai tökéletesség = a befejezett létet, a lét teljességét jelenti; az axiologiai tökéletesség pedig az értékesség teljességét, istenben mind a kettőt bírjuk és képzeljük, mint ens perfectissimumban, mert az ő léte tökéletesen befejezett egész és ő az összes értékek teljességében tündöklik. Elete végtelen és tökéletes, ont. és ax. értelemben. Ennek az életnek fenségét, hódolatra, imádatra, szeretetre egyedül méltó voltát egy értékjelzővel fejezzük ki: "Szentséges". ("Das Heilige"). A "szentséges" a vallásos érték jelző. Maga az az érték, amit jelez, tehát nem külön, specifikus valóság axiol. értelemben, hanem a log., eth. és aesíh. érték summitása, tökéletességük elképzelhető legmagasabb foka, melynek tartalma épen az igazság, a jóság, a szépség = a végtelenség és tökéletesség elképzelhető legmagasabb fokán. Isten tehát az ideálok és értékek örök Királya, szentséges foglalatja, forrása, birtokosa és biztositója az örök értékeknek, a tökéletes életnek.

Ha a vallásos értéket a "szentséges" ilyen értelmében fogjuk fel, akkor világos, hogy a vallás egyetemessége tudományosan igazolva van, mert akkor a vallás ott és akkor áll elő, ahol ez ember képes az értékek summitását az Isten képében megragadni. Erre pedig minden fejlettségi fokon term, többkevesebb erővel, mindig képes az ember, sőt kénytelen is, mivel a "szentséges" élet (végtelen és tökéletes) nélkülözhetetlen pótléka a véges életnek minden fokon. így tehát bármely Istenfogalomban, bármely vallásformában a fejlődés különféle fokaihoz képest ugyanazt az ősi igényt látjuk megnyilatkozni: a vágyat a tökéletes és végetlen után "a szentséges" után, ép ezért minden vallásban és Istenképben benne van a "szentséges" vonás = az értéksummitás. A mindenkori legfőbb értékek legmagasabb teljessége. Mert ez a szentséges és ezáltal szent minden vallás. Ha a "szentséges" az ontológiai sikban a uégetlen (akadálytalan, teljes), az axiologiai síkban a tökéletes (teljes értékességű) formájában nyilatkozik, akkor mindenütt, ahol a végetlen és tökéletes élet a törekvés tárgya, jelen van a "szentséges" = tehát a vallás minden formájában. Másfelől, ha a "szentséges"-ben nem egy külön érték szerepel a log., eth. és aesth. érték mellett sem tartalmilag, sem minőségileg, akkor a vallás egyetlenegy formája sem ellenkezhetik az igazsággal, a jósággal és a szépséggel. A vallás minden formájában ép ezeknek a legfőbb értékeknek, az élet koronájának biztosítása van célbavéve. És ez a megállapítás adja a mérővesszőt a állás kritikájához.

Mert a vallástörténet épen azt bizonyítja, hogy a szentséges fejlődésnek van alávetve az emberi szellem éleiében. Az igazat, a jót, a szépet megragadni, biztosítani egy végtelen és tökéletes életben - ez minden vallás célja s ezt minden vallás Istenben éri el, de természetesen nem egyszerre s nem mindjárt, hanem egy megragadó és megrázó küzdelmen át, egy izzó és tragikus harcban, amelyet az emberi szellem Isten megtalálásáért folytat, hogy aztán a megtalált Istennel az életei átalakítsa, újjáteremtse a földön. A "szentséges" előbb az érzéki élvezet és a fizikai haszon salakjával borítva jelenik meg s csak lassanként küzdi fel magát a tiszta szellemiségre. De már a legalacsonyabb fokon is az igaz, a jó és a szép, mint az élet maradandó lényege, csirájában ott rejlik benne s ezernyi tévedéseken át fejlődött a diadalmas tisztaságában. A vallás egyetemes jelentősége egyfelől, a vallás tört. alakulásainak rangsora másfelől abban és az által mutatható ki, hogy mennyiben képes a vallás a "szentséges" legtisztább magaslatát megragadni s az élet formáló és vezető tartalmává tenni.

A vallás értékessége (jogosultsága, szükségessége, jelentősége, fontossága etc.) abban van, hogy az igazat, a jót, a szépet, tehát a tiszta szellemiséget, a nemes és szabad szellemiséget teszi az élet céljává és lényegévé, mégpedig az örökkéoalóság és tökéletesség szempontja alatt. Ennélfogva annál értékesebb a vallás, minél inkább eléri ezt a célt s az a legértékesebb és az egyedül értékes vallás, a melyben a "szentséges" élet ezen a meggyőződésen sarkallik: Az "Isten: Szellem; és akik őt imádják, szükséges, hogy a lélekben és igazságban imádják." (Ján. ev.) Ezen a fokon éri el s valósítja meg a vallás a maga praeformált, igazi lényegét, történetileg ezt *Jézus alakjában* szemléljük.

2. Ez alapon rájövünk arra, hogy a vallásos értékelés, amely az értékelésnek "szentséges" formája, azaz magunknak és a világnak az absolutumhoz való mérése, igazi lényegében, virulása tetőfokán lényegileg a tiszta szellemiség imádata. De vigyáznunk kell arra, hogy ezt a "szentséges értékelést", amelyet imádatnak nevezünk, nehogy összetévesszük az emberi szellem tiszteletével és cultusával, amint azt Comte tette a Humanitás vallásában. A vallásban épen az a lényeges, hogy az emberi élet tökéletlensége és elégtelensége kényszerít az emberfelettinek megragadására; a vallásban az emberi, véges szellem magát, mint tökéletlent, élesen megkülönbözteti és szembeszegzi a végtelen és tökéletes szellemmel. Vágyának "szentséges" tárgya az emberfeletti szellemiség, a tiszta, akadálytalan, teljes, az igaz, jó és szép tökéletességében ragyogó szellemiség, az absolut szellem. A vallásos értékelés épen ezért "imádat" mert végtelenül több annál, amit a szellem emberi nyilatkozásai iránt érzünk, mint rokonszenvet, szeretetet, tetszést etc. Az imádat az elismerésnek és szeretetnek az a foka, ahol a jóság,

és szépség absolut, ember és világfeletti, örökkévaló, teremtő és éltető teljessége előtt borulunk le, mint saját tökéletlen életünk áhított célja és koronája előtt. Ezért is kíséri az imádatot a vallásos "áhítat", a léleknek az a megrendülése, amely a legmagasabb érték jelenlétét jelzi. Áhítatot csak Isten, csak az emberfeletti Szellemiség iránt érezhetünk. Ebben az áhítatos imádatban az emberi értékelés csúcsa áll előttünk. Mikor u. i. az ember az igazságot, a jót, a szépet tartja egyedüli értéknek s élete irányító hatalmainak, akkor emberileg a legmagasabb értékelést műveli, mer! mindent a saját önértéke szerint ítél meg s mindenben ezeket keresi; de ezt a legmagasabb emberi értékelési még meghatványozza akkor, amikor a dolgokban és emberekben jelentkező igaz, jó és szép fölé emelkedve, magát az örökkévaló szellemet, minden véges igazság, emberi jóság és földi szépség absolut, ember és világfeletti alapját s lényegét ragadja meg s teszi imádata tárgyává Istenben. Tudjuk, hogy itt az értékelésnek egy olyan formájával állunk szemben, amely túlnő a racionalitás határain, amelyben mindig egyénileg, a lélek irracionális erejével fordulnak az élet központja felé. Így a hit értékelése áll előttünk. Ennek a lényege az, hogy az öszszes relativ értékeket hozzákapcsolja az örökkévaló központi ielentéshez, Isten életéhez, s Istenből érti meg és méltányolja a véges viszonylatok összes mozzanatait. A hitben örökkévaló értéket nyer a világ és az élet, mint az absolut szellem tükre és önállitása. À vallásos értékelés tárgya tehát tartalmilag ugyanaz, mint az idealizmusé, t. i. a szellemiség és annak nyilvánulásai, de a döntő különbség abban van, hogy a vallás a szellemiséget nem elvontan, nem is egyes jelentkezéseiben, nem személytelen fogalmi formájában értékeli, hanem a vallás a szellemiséget, mint a Szellemet, mint végtelen és tökéletes Személyiséget, mini az örök személyes ideált karolja át imádatával, s így a vallás nem egyéb, mint a Szellemnek személyes életideálban ualó imádata.

3. *A vallás lehetősége, jogosultsága és szükségessége* az eddig kifejtettekből igazolódik.

Lehetősége természetesen adva van és egyetemes kényszerűséggel bomlik ki magának az emberi szellemnek természetéből, amely úgy van teremtve és konstruálva, hogy fejlődésének bizonyos pontján szükségszerűen rendül meg tökéletlensége, végessége és bűnössége kínzó tudatában s elutasithatatlanul támad fel benne a vágy a végtelen és tökéletes élet után, szükségszerűen ragadja meg a vallásban fölkínálkozó segítséget a szabadulásra.

Ez a szükségszerűsége magával hozza és bizonyítja a vallás szükségességét is; mert egyetemesen szükségszerű az a folyamat, amely az embert istenhez hajtja. Egyetemes a hiány és egyetemes a pótlás, amely a vallásban egymást kiegészíti. Magának az életnek legfőbb érdeke az, hogy a saját végtelenségé-

nek és tökéletességének lehetőségét Istenben megtalálja. *Jogosultsága* pedig abban van, hogy a vallás életformáló hatalom: és pedig olyan, amely az életet a legnemesebb értékek kötelező hatalmával formálja és vezérli. A vallás jogosultsága abban van, hogy az életet nemessé, igazzá, jóvá, széppé teszi, hogy megszabadítja minden alacsonyságtól, önzéstől, s nemcsak egyénileg válik új, diadalmas élethatalommá, hanem lendítő erejévé lesz a nemes kultúrának, a világ megszentelésének és megdicsőitésének. Mindenik vallás? Mindenik, többé-kevésbé. Minél inkább lesz a vallás egyéni és kulturtekintetben fejlesztő és tisztító élethatalommá, annál *értékesebb* az emberre nézve. Az a vallás tehát a legértékesebb, amelyiknek legnagyobb a nemes életformáló ereje úgy egyéni tekintetben, mint az emberi kultúra szempontjából. Ez a vallás a *keresztyénség, Jézus vallása*, az igazi, az absolut és tökéletes vallás.

4. Természetesen itt a keresztyénség nem egyik vagy másik tört. alakulatáról beszélünk, hanem arról a legtisztább eszmei és történeti megjelenéséről, ahogy *a Jézus Daliásában* áll előttünk s amelynek többé-kevésbé sikeres megvalósítási törekvései állanak szemünk előtt a ker. felekezetekben. Jézus vallása "ideál", a vallás örökkévaló normája, amelyhez mérve lesz minden vallásos élmény értékessé, vagy értéktelenné.

Mindenekelőtt, ha a keresztyénség absolut értékét bizonyítani akarjuk, mint a vallás minden alakulatánál, itt is a legjellemzőbb mértékül maga a keresztyén vagy jézusi *Istenkép* kínálkozik, ez a döntő tényező.

A keresztyén Istenkép azért a legmagasabb és a legtökéletesebb, mert a "szentséges" benne találja meg mindenirányú és legtökéletesebb formáját. A ker. Istenképben a tökéletesség ontológiai és axíológiai értelemben egyaránt a summitas tetőfokán áll. Ontológiai oldaláról az Isten végtelensége, absolutsága itt teljes. Attól való függés feltétlen, mert léte teljességében úgy áll az emberrel szemben, mint a hiánytalan élet maga, amelynek nincs semmi csonkasága s amelyre visszahatás lehetetlen. Isten mindeneket betöltő örökkévaló (idő) végtelen (tér) élet. Axiologiai szempontból Isten a legfőbb értékek tökéletes summitása, azaz az igazság, a jóság és a szépség szentséges teljessége, Isten, amint Jézus evangéliumában megjelenik előttünk, a végső értékek tökéletes összhangjaként tűnik fel. Két véglete békül ki benne az értékvilágnak: az igazság és a jóság, s meri a kettőnek egyesülése harmonikus, lesz a szépség teljessége is. Isten igaz, mert megvesztegethetetlen Ítélőbíró, aki szent tisztaságában félelmes fenséggel trónol a világ s az élet felett. Akarata mint örök rend a természetben és az erkölcsi világban, részrehajlatlan igazsággal érvényesül és ellene büntetlenül lázadni lehetetlen. Jézus mindig rendkívüli erővel hirdette Istennek ezt a bírói, igazságos, ítélő fenségét. Nagyon élesen hirdeti Jézus, hogy Istentől félni kell, mert mind a testet, mind a lelket elveszítheti a gyehennában, míg az emberek csak a testet ölhetik meg. Állandó remegéssel kell készülni az Ítéletre, mert az váratlanul jön el, mint a villám és a tolvaj. Maga Jézus Krisztus is, a saját életében szent félelemmel, mély alázattal s a gyermek szorongó tiszteletével hajlik meg Isten előtt. Az összes újtestamentumi iratokban mindenütt látjuk Istennek ezt az igazságos fenségét, szent tisztaságát, amely épen azért igazságos, mert nem a zsarnoki szeszély, hanem az örök és változhatatlan törvényszerű akarat a lényege. Kétségtelen, hogy minden vallásban valamelyest hangsúlyozva van Isten igazságossága, de még ott is, ahol a legtökéletesebb a keresztyénségen kívül, a zsidóságban ez az igazság a jog formájában nyer kifejezést: egy szerződéshez való tántoríthatatlan hűség és a szövetség megtartásának követelésében nyilatkozó hajthatatlanság. A keresztyénségben Isten azért az igazság teljessége, mert örökre és uálfozhaiailanul hû a saját lényegéhez. Önmagát akarja megvalósítani a világban és a maga lényegén kivül nem tűr meg semmit. Szuverén fensége épen ebben a kizárólagosságban áll, ebben a hajthatatlan és változhatatlan örök hűségben önmagához. Ezért válik itéiő bíróvá az emberrel szemben, akinek akaratát befolyásolni vagy változtatni lehetetlen. Itt tehát a keresztyénségben a lehető legmagasabb fokra emelkedik a vallás egyik érdeke, amelyet a transcendencia érdekének neveztünk. Isten emberfeletti és világfeletti fensége a keresztyénségben éri el azt a fokot, amelyen felül már nem haladhat, tehát a keresztyénség ez irájnyban absolut vallás. Isten fenségéből kihull a szeszély, a zsarnokság, a változékonyság, gyarlóság etc. minden vonása s megmarad a tiszta igazságosság, amely önmagán kivül mindent kizár a maga változhatatlan tökéletességében. Isten itt minden földi igazság absolut mértékévé válik: minden annyiban igaz, amennyiben isteni.

Azonban a keresztyén Istenfogalom nem egyoldalú, mert akkor nem lehetne tökéletes. Benne épen az értékek legmagasabb harmóniája van. Az igazság Istennél a jóságban nyilatkozik s azzal tökéletes harmóniában áll. Ez a jóság Istenben a szeretet tökéletességében éli. Isten szent jóság, igazságossága a jóságos szentségben van. Mikor önmagáért való igazsága érvényesül: egyúttal az egyedüli jó érvényesül benne. Mikor önmagát akarja, ránknézve az egyetlen és legfőbb jót akarja s épenezért az igazság, az ítélet nála és benne az absolut szeretet megnyilatkozása velünk szemben. Csak az a jó, ami isteni. Ez az isteni jóság a gondviselésben nyilvánul, amely a világot és az embereket átható, hatalmába ejtő, a maga képére formáló szeretet munkája. Kiterjed a természeti világra is, mezők füvei és égi madarak gondját is felkarolja, de ezerszeres mértékben az embert veszi körül, akinek még hajaszálait is számontartja, istennek ezt az absolut jóságát fejezi ki az ő legszebb, legközvetlenebb, legéletteljesebb neve Jézus ajkán: Atva. Menyei Atva.

Az absolut igazság tehát egyúttal a legteljesebb, szerető jóság az atyai indulat teljessége s ezért az igaz előtti szent félelem érzésével Jézusnál és híveinél tökéletes harmóniában egyesül a határtalan gyermeki bizodalom és szeretet. Ennek az érzelemnek a következménye az, hogy az absolut igazságos Isten hosszútűrő, irgalmas, megbocsátó Atyává lesz, aki türelmes szeretettel vár, míg hozzáfordulunk, sohasem zárja el előlünk az utat magához, az utolsó órákban sem, s végtelen szent örvendezéssel fogadja megtérésünket. Természetesen és épen ez a nagy és jelentős, Isten ez Atyai kegyelme nem korláttalan és nem határozatlanul áradozó: erős és visszautasíthatatlan feltétele az ember részéről ugyanannak a szeretetnek ugyanolyan csirája, a megbocsátó szeretetre való tiszta készség. Epen ebben jut harmóniába Isten lényegében az igaz és a jó, igazsága nem lehet jóságának gátja, de jósága nem törölheti el igazságát: szóval önlényege a maga igaz mivoltában nyilatkozhatik egyedül. Istennek azonban ez az életteljes, közvetlen, atyai képe s annak megragadása a keresztyénségben a vallás másik nagy érdekének, a realitásnak legtökéletesebb megvalósítása, hogy ez irányban is a keresztyénség képes egyedül teljes mértékben kielégíteni a lélek szomjúságát és éhségét. A két érdek egyaránt, kielégítve s egymás által tökéletes egyensúlyban tartva jelentkezik az Istenkép keresztyén alakjában s ép ez a teljesség és harmonikus egyensúly adja meg az Istennek azt a vonását, amelyet emberfeletti, absolut szépségnek nevezhetünk, a tökéletes rend és egyensúly személyes formájának jellegzője gyanánt.

A keresztyén Istenfogalom tehát a "szentséges" igazi megvalósulása; a legfőbb ontológiai és axiologiai tökéletesség summitása, akiben tökéletes egyensúlyban, egyforma legmagasabb érvénnyel egyesülnek az emberi élet legősibb és legemberibb vágyai, a ki a végtelen és tökéletes életnek hiánytalan teljessége; épezért úgy fensége, mint közelvalósága, úgy transcendes szentsége, mint reális jósága egyaránt tökéletes, egyformán kielégíti a tökéletesség után szomjazó vallásos léleknek mind a két irányú érdekét: sem fenségesebb, emberfelettibb, absolutabb, igazabb, itéletesebb és szentebb, sem közelvalóbb, emberibb, reálisabb, jobb, kegyelmesebb már nem lehet. Az Istenfogalom szempontjából ebben van a keresztyénség absolutsága, ezért a vallás axiologiai csúcspontja.

Az Istenkép minden vallásos élményben világmagyarázó jelentőséggel bír, mert az egyén világnézetének központi jelentésévé válik. Az egyes vallások ezáltal lesznek világnézetekké. így lehet beszélni pld. buddhista, mohamedán, keresztyén világnézeteről. Ezek a világnézetek érték szempontjából annyiban különböznek egymástól, mint Istenfogalmaik, mert ez utóbbiak döntenek a világnézet jellege felől s ezek kölcsönzik annak az értéket. Ha a keresztyén Istenfogalom minden Istenkép között a legértékesebb, sőt az absolutbecsű, akkor a *legértékesebb* és

absolutbecsű vallás világnézet a keresztyén világnézet. Természetesen itt sem egyik vagy másik tört. felekezeti nyilvánulás, hanem a jézusi világszemlélet. Ennek igazolása azonnal kész, ha a jézusi világszemlélet karakterisztikumait szemügyre vesszük. Általában a világnézetről tudni kell azt, hogy az sohasem öncél, hanem az ismereteknek a létérdek szempontjából való egysége. Ezért az a világnézet a legértékesebb, amelyik a legnemesebb és legtisztább emberi létérdeket a legjobban szolgálja, vagyis az életet a leghatalmasabban lendíti a maga örök céljai felé. E tekintetben a jézusi világnézet "a diadalmas világnézet". Alapja az élet jóságában vetett bizalom. Ez a világ a mennyei Atya hajléka, amely telestele van az ő szeretett gyermekei számára felhalmozott kincsekkel. A világ Isten munkamezeje, amelyen a saját életét megdicsőíti s az emberek eszközei és munkatársai, akikben és akik által isten élete dicsőséggel betölti a világot. A világ "szent" mert Isten életének nyilvánulási tere. A világ "igaz", mert megbízható azoknak, akik Istent szeretik, úgy van berendezve, hogy az ember benne elérhesse a végetlen és tökéletes élet sféráját. A vüág "jó", mert benne még a rossz is javára van az Istent szeretőknek. A világ "szép", mert mulandó vonásai mögött az örökkévalóság dicsősége ragyog fel azok előtt, akik nem a láthatókra, hanem a láthatatlanokra néznek. A világ egyszóval a végetlen és tökéletes, a "szentséges" Isten életének kibontakozása. A világban a keresztyénség "Isten országa" talaját látja, olyan birodalmat, amely arra van hivatva, hogy egyetlen királya és ura legyen: Isten és az ő szent akarata. Ezért a keresztyénségtőí elválaszthatatlan bizonyos optimizmus a világnézetben. Az élet nehézségeit, akadályait, terheit szent derültséggel hordozza, sőt a földi dolgok feletti aggódást bizonyos hitetlenségnek bélyegzi. (Hegyi beszéd). "Mindenekelőtt Isten országa és annak igazsága" és "minden egyebek megadatnak" azután, mert hiszen így és ezért van alkotva a világ. Kétségtelen, hogy ennél Ienditőbb erejű, diadalmasabb, mindenben a szellemiséget értékelő világnézet nem létezhetik. Ha összehasonlítjuk akár a buddhizmus pesszimista, elsorvasztó világszemléletével, akár a zsidóság remegő, bizonytalankodó, elborult világképével, akár az atheista "vak véletlen" chaosával, egyedüli fenséggel és diadallal emelkedik felül mindezeken, mint az igazi emberhez méltó világnézet. Ebból a szempontból is a legértékesebb, az absolutbecsü a keresztyénség.

De épenúgy azzá teszi erköcsi eszményének hasonlíthatatlan fensége. A keresztyénség hadizenet az érzéki élvezet és a fizikai haszonérték egyedüli becse ellen. míg minden más vallásban az élv és haszon salakjával borítva tör fel a szellemiség önértéke, a keresztyénségben a jó önértéke nyer kifejezést, az erkölcsiség egyedüli, önmagában való fensége ragyog fel, a jó, az isteni magaslaton. A keresztyénség ezért az erkölcsi hősiesség vallása. Eszményét Jézus ebben tűzte ki: legyetek töké-

letesek, mint a ti mennyei Atyátok! Az egyetlen vallás, amely az erkölcsiség terén nem elégszik meg kisebb eszménnyel, mint maga az isten a maga tökéletes jóságában, szeretetében. Ebből az eszményből fakad az önzetlenségnek, önmegtagadásnak és önfeláldozásnak egy olyan hősies élete, mely az emberiség legnagyobb hőseit formálta. Erkölcsi tekintetben a keresztyénség a legbecsesebb vallás, az absolut vallás. Tulajdonképeni lényegét abban fejezhetjük ki, hogy a keresztyénység az "Istenfiúság üallása". Lényegét az a hitbeli, mélységes meggyőződés alkotja. hogy az ember Istennel azonos lényegű szellem. Méltósága a legnagyobb e világon, mert Isten képére teremtetett, a világ lelkét, célját, teremtő és fentartó erejét hordozza; rendeltetése a legfenségesebb, ami csak lehet, mert abban áll, hogy isten képét önmagán tudatos hősiességgel kialakítsa: hogy a Szellem igaz, jó és szép életének tükre legyen. Élete Istenben gyökerezik és benne teljesedik be, ezért végetlen és örökkévaló, amelyet még a halál sem szakíthat el, csak tökéletesebbé tehet. Ez a vallás nemcsak, hogy a legértékesebb vallás, az absolut vallás, hanem egyáltalán az élet legdrágább értéke, koronája s legnagyobb életformáló hatalma és tényezője, amely jogosultságát önmaga belső értékében birja s amelyet gyümölcse: a keresztyén élet igazol. Mert a keresztyénség nem tan, nem ábránd, hanem élet, valóságos, személyi élet, diadalmas és győzhetetlen személyes tapasztalás. A keresztyénségnek ebből a szempontból van egy olyan mértéke és igazolója, amely az absolutságra való igényéi kétségtelenné teszi s ez az, hogy történetileg megvalósult, emberi életben örök érvényűén kijelentetett a Jézus Krisztusban. Jézus Krisztus magának a vallásnak absolut incarnatioja, ezáltal itélőmértéke is. O az Istenember: titokzatos összefonódása Istennek és az embernek, az absolut Szellemnek és a véges szellemnek. Benne az isteni szellem emberivé, realitássá és az emberi szellem istenivé, transcendentális fenségűvé lett. Benne találkoztak örök vágyaink és igényeink és kibékülve megvalósultak egy fenséges harmóniában. A keresztyénség ezért nem teória és ábránd, hanem olyan valóság, amely épen azért mindig átélhető és igazolható, mert Jézus Krisztusban ilyenné let! számunkra. Jézus Krisztus reánk nézve a garanciája az Isten realitásának, meri Istent benne ragadjuk meg, benne lesz előttünk "világossággá" és átélhetővé az isten élete; másfelől garanciája a vallás lehetőségének, mert olyan erőforrás a számunkra, aki "út" nekünk az Atyához, aki által istennel egyesülhetünk. Ő tehát a közvetítő, aki megvált végességünk és tökéletlenségünk kínjából és önmagában Istennel kibékítvén, egyesijén, üdoözii minket. Ő az "Isten fia": Istennel szemben az ember képviselője, a fiú és a testvér; velünk szemben az Isten képviselője: az Úr és a király. Ő tehát a mi életünk isteni mértéke. A keresztyénség tehát a maga valóságos mérővesszőjét, mérlegét a Krisztusban és az ő keresztjének törvényében bírva,

meg van mentve attól, hogy hiú ábrándokba, vagy meddő elméletekbe vesszen bele: életté lehet, amely mindig önmaga igazolja önmagát gyümölcseiben.

Ezekben a vallás értékének inkább az *egyéni* oldalát 'érintettük, mintegy az egyéni élményt tárgyaltuk, eltekintve annak más emberi tevékenységekkel való összekapcsolódásától és mintegy az emberi élet organizált formájában: *társadalmi uagy kultur-életben* való szerepétől. Mindaddig azonban a vallás értékét nem láthatjuk meg a maga egészében, amig azt, mint *kulturfényezőf, a kultúra eleven hatóerejét*, annak egész területén meg nem tekintettük. Ezt tesszük a következőkben.

# 2. A vallás és a kultúrértékek.1. A kultúra fogalma.

Kultúra alatt értjük az emberi szellemnek alkotásokban való mindenirányú realizálódását. Ez a meghatározás tágabb értelmű és nagyobb jelentésű, mint a kultúra hétköznapi fogalma, amely szerint kultúra alatt rendszerint a technikai, anyagi művek összeségét és fejlődését értik. "Kultur"-állapotnak, helynek, embernek rendszerint az olyat nevezik, a mely, vagy aki életét a modern technikai vívmányok teljes apparátusával végzi. Ezért nevezik "kultúrának" a köznapi értelemben a vasút, távíró, automobil, villanyvilágítás, vízvezeték, fürdő, központifűtés, aszfalt, azután közintézmények, színház, kávéház, könyvtár, sétatér etc. etc. összeségét. Azonban e felfogás felületessége hamar belátható, ha meggondoljuk, hogy az anyagi, technikai kultúra egyetlen szellemi organizmusnak: a tudománynak eredménye, illetve alkalmazása, sőt közelebbről épen a természettudománynak. A tudomány azonban egy emberi, szellemi tevékenységnek: az értelemnek műve, megvalósulása, s nemcsak a természetismeretére, hanem más irányokra is kiterjed, amint a tud. organizmusánál láthatjuk. Ezért a kultúra hétköznapi fogalma először is kiszélesítendő általában az "értelmi kultúra" fogalmává. Azonban tovább menve, azt tapasztaljuk, hogy az emberi szellemnek nem csak ez az egy, értelmi tevékenysége hoz létre alkotásokat, realizálódik kultúrában, hanem más tevékenységei is, így pld. a képzelet, amelyből a művészetek táplálkoznak. A művészetek rányomják a maguk bélyegét az értelmi kultúra egész birodalmára s azonkívül önállóan is produkálják a kultúra egyik irányát, amelyet "*művészi kultúrának*" nevezhetünk. Azután a kultúrának az értelem és a képzelet alkotásai lényegileg inkább a kereteit, formáit adják meg, a kultúrában ezeken kívül bizonyos tartalmi elemet látunk, amelyet az emberi szellem vágyai, törekvései, akarata adnak bele s tulajdoképen ezek valósulnak meg benne. Az akarat értékét az ő erkölcsisége adja meg. Az

erkölcsiség formálja, színezi, meghatározza az értelmi és képzeleti kultúrát s másrészt önmaga is produkálja a kultúra legfőbb irányát, az emberi szellem legfontosabb alkotását: az erkölcsi jellemet, az erkölcsiséget, az "erkölcsi kultúrát". A kultúra fogalmában ezért a tudomány, művészet és erkölcsiség egyesülnek, mint az önértékű emberi szellem minden irányú realizálódása az igaz, a jó, a szép irányában. Mindaz, amit kultúra alatt érthetünk, ennek a háromnak: igazság, jóság,, szépség (tudomány, erkölcsiség, művészet) megvalósulása a világban és pedig történeti fejlődés rendjén és annak eredményeképen.

A kultúra összes mozzanatai, nyilvánuíásai, jegyei mind e három alapértékre és tevékenységre vezethetők vissza s ezeken keresztül magára az önmagát realizáló emberi szellemre. Ez az értelme tehát a kultúráról alkotott fentebbi fogalmunknak.

A vallásnak létjogosultságát, szükségességét és jelentőségét önmagában kimutatott becse mellett az csakis az igazolhatja, hogy mennyiben képes a vallás kulturtényező, kulturfejlesztő hatalom lenni; mennyiben képes a kultúra fejlődésével összhangban fejlődni s ezáltal mennyiben emeli, tisztítja, nemesiti magát az emberi életet? A vallás "kulturjellege" u. i. az emberi szellem természetének való megfelelőségét bizonyítja s ennek foka szerint bírja tulajdonképeni igazolását az életben.

Ha a vallás a kultúra egész területén úgy tud megjelenni, mint azt minden vonatkozásában emelő és fejlesztő erő és hatalom, akkor életformáló jelentőségét megdönthetetlenül beigazolta s érdemesnek mutatkozott a legteljesebb megbecsülésre és ápolásra az emberi élet magáti- és közösségi területén, minden formában. A vallásnak, ha vannak olyan formái, amelyek a kultúra bármely ágára nézve (tudomány, művészet, erkölcsiség) visszafejlesztő, elnyomó hatással vannak, ezzel még nem a vallás absolut értéktelensége, csak azon formájának fejletlensége s esetleg kiirtandó volta bizonyult be, amelyben ez jelentkezett, Viszont annak a formájának ilyenvolta kétségtelenül bebizonyult. A történelem arról tesz bizonyságot, hogy a vallásos forradalmakat, reformációkat épen ez az érdek hozta léire. A kultúra túllépte a vallást, magasabb fokra jutott s ezért a vallás káros, veszedelmes teherré lett, amelyet le kellett rázni; nem úgy, hogy kiirtották, hanem úgy, hogy lényegének megfelelőbben, tisztábban fogták fel. Épenezért általában kimondható, hogy a kultúra fejlődése mindig ellenőrzője a vallás tisztaságának s viszont a vallás mindig biztosítója a kultúra nemességének. A kettő teljes összhangja biztosítja az emberi szellem életének értékességét. A vallás előtt tehát ott áll az a követelmény, hogy a kultúra egész területével összhangban álljon. A kultúra előtt pedig az a feladat áll, hogy a vallásban megragadott legfőbb értékekhez hű legyen és azok mértékéhez alkalmazkodjék.

Ha mármost a vallásnak a kultúrához való viszonyát rész-

letesen megakarjuk ismerni, a kultúra fogalmához híven három szempontból kell azt megvizsgálnunk, a három *alaptevékenység,* illetve annak vezető *értékei* és az azok irányítása alatt létrejövő *megvalósulási síkok* szerint.

Ezek szerint az *első* alaptevékenysége a szellemnek: az *értelmi* tevékenység, vezető értéke, célja: az *igazság;* megvalósulási formája, eredménye legmagasabb fokon: a *tudomány*.

*Második* alaptevékenység: a *képzelet*; vezető értéke: *a szép*; megvalósulása: a *művészet*.

*Harmadik* alaptevékenység: az *akarat*; vezető értéke: a *jóság*; megvalósulása: az *erkölcsiség*.

így a vallás és kultúra viszonya e három szempontból lesz kimerítőleg tárgyalva: 1., a vallás és a tudomány; 2., a vallás és a művészet; 3., a vallás és az erkölcsiség viszonya. Mivel azonban már fentebb jeleztük, hogy a vallás lényegének meg nem felelő formái is lehetségesek, amelyek aztán épen a kultúrához való viszonyukban bizonyulnak ilyeneknek, meg kell vizsgálnunk a vallás kultúra ellenes megnyilatkozásait is. A legfőbbek ezek között: 1., a babona; 2., a szekta, melyeket előre is a vallásos élet nem igazi, korcs, téves nyilatkozásainak kell tekintenünk.

Irodalom: A kérdés egyes ágaira és egészére nézve ajánlunk néhány további és részletesebb kutatásra ösztönző és irányító munkát. Ezek között a leghasználhatóbbak: /. Cohn: Religion und kulturwerie. (i. m.) G. Símmel: Die Religion (i. m.) J. Kaftan: Philosophie d. Protestantismus (1917<sup>^</sup> Tavaszy Sándor: Schleiermacher filozófiája. (Kvár. 1918.) Flournoy: W. James filozófiája. (1917.) E. Boutroux: Tudomány és vallás a jelenkori filozófiában (Bp. Akadémia 1914) R. Eucken: Az élet értelme és értéke. (Kultúra és tudomány. Bp. 1915.) Vass Vince: A vallási ismeretelmélet (1915.) Makkai Sándor: A hit problémája (i. m.) W. Wundt: Völker pshychologie. (i. m.) Vass Vince: Vallás és erkölcs (Pápa 1917.); Imre Lajos: Az erk. nevelés viszonya a valláshoz. (Hódmezővásárhely 1913.) Lie. Rácz Kálmán: Miért is vagyok én keresztvén? (Pápa 1917.) E. Hoppe: Ginben und Wissen. (Gütersloh 1915.) Kuyper: A kálvinizmus lényege. (4 és 5 felolvasás) (Bp. Kókai. 1914.) Makkai S.: A szekták keletkezésének okai (Bp. Kálvin szöv. 1917.) Szelényi Ödön: Vallásos élmény és művészi ihlettség. (Theol. szaklap és könyv újság. 1918. évf. 4. sz.)

# 2. A vallás és tudomány.

Az előbbiekben azt az alapkövetelményt állapítottuk meg, hogy a vallásnak a kultúra egészével teljes összhangban kell fejlődnie. így első sorban a *tudomány-nyal* kell ilyen harmóniában lennie. A vallás sohasem lehet tudomány ellenes, viszont

a tudománynak sem szabad vallásellenesnek lennie. A vallásnak kell állandóan biztosítania a tudomány számára a legmagasabb célokat, hogy a tudomány ne lehessen az élet önző céljainak eszközévé, viszont a tudománynak kell a vallás számára nyújtania az egyre tökéletesebb természet- világ- és emberismeretet, hogy a vallás mind tisztábban és teljesebben fejthesse ki a maga életformáló erejét a valóságban. Ha azonban az emberi szellem történetén végig tekintünk, azt fogjuk találni, hogy ez a harmonikus együttfejlődés a vallás és tudomány között nem tekintetett magától értetődő dolognak s hogy a két tényező között évszázados küzdelem folyt le és pedig mindenik a másikkal szemben akarta érvényesíteni néha csak jogait, de néha kizárólagos egyeduralmát. úgy áll a dolog, hogy ez a harc ma sincs eldöntve s hogy a harmónia tudomány és vallás között ma is követelmény, ideál, amely megvalósulva és általánosan elismerve ma sincsen és valószínűleg nem is lesz soha, az emberek különböző szellemi alkata és felfogása miatt.

Kétségtelen dolog, hogy úgy a vallásban, mint a tudományban van valami sajátságos és kizárólagos igény, amely az összemüködést nehezíti. Ez az igény határozottan *a világuralom, az élet vezető hatalma*. Vallás is, tudomány is ezt igényli magának s ez a királyi igényük ütközik össze újra és újra egymással. Ha a kettő küzdelmét a történelemben megfigyeljük, azt tapasztaljuk, hogy bizonyos *szükségszerű fázisok* alakultak ki benne, amelyek feltárják előttünk a vallás és a tudomány viszonyának összes, lehetséges formáit. Ezek a következők:

1. A tudomány elvész a vallásban. Ez az eset bekövetkezik rendszerint minden kezdetleges fejlődési fokán az emberi szellemnek, amikor a világban való eligazodásra az értelem még nem elég erős, viszont az egyén sorsának megnyugtató magyarázatára a hit még túlságosan primitiv s így a kettő együttesen a képzelet — alkotta mythosban egyesül, amely naiv világszemlélet, tudomány és vallás együtt, de épen képzeleti jellegénél fogva túlsúlyban van benne a vallás, elnyomva és kezdetleges formában a tudomány. Ezen a fokon azért minden tudás "szentnek" minősíttetik és emberfeletti jelleggel bír. Ez a papi tudomány kora, amint Egyptomban, vagy a zsidóknál látjuk. Ez az állapot azonban csak addig tarthat, amíg a megizmosodó értelem mindinkább élnem hatalmasodik s önerejében megmámorosodva, szembe nem fordul a vallással. De bekövetkezhetik ez az eset a tudomány viszonylag magasfoku fejlettsége mellett is akkor, ha a tudomány nem az ő sajátlagos területén, a természet, az érzékelhető világ megismerésében a legerősebb, hanem gyönge természetismeret mellett a szellemi tudományok, kül. a filozófiai speculáció terén túlfejlődött. Ez az eset áll előttünk a középkori skolasztikában, amikor a tudomány akkori legmasabb formája, a filozófia ancilla theologiae. A skolasztikusok, amint láttuk, a görög filozófiát, kül. Platon és Aristoteles rendszereit arra használták fel, hogy kifejezési formája legyen a ker. vallásnak, a kijelentett isteni igazságok *ésszerű* voltának igazolására. A tudományt a vallás szolgájává alázták, de ezzel a vallást is tanná tették s kiölték belőle az életet.

- 2. A tudomány elnyeli a vallást. Ez az előbbi állapot visszahatása. Ezt láthatjuk a racionálismusnál, mely szerint a világ és az^élet hiánytalanul megérthető az ész által. A vallás lényege is ésszerű, bizonyos tételekben áll, amelyeket az összes tört. vallásokban fel lehet találni, illetve ki lehet vonni: van isten, lélek, halhatatlanság. így a vallás lényegét és tartalmát a józan akarta levezetni, a vallást teljesen értelmivé akarta tenni. A modern filozófiában Comte, ennek az álláspontnak képviselője, aki szerint, amint azt részletesen kifejtettük, egyedül a tudománynak van valósága, a vallás csak érzelmi lendítőereje a tudománynak az emberszeretetre, de valóságos tartalma és tárgya nincs. Újabban Höeckel, a monismus megalapítója és főképviselője hadakozik a tudomány egyedülvalóságáért, aki szerint a tudomány elégséges a világ összes rejtélyeinek megoldására és az ember boldogítására, a vallás kiirtandó hazugság. A modern sociologiai áramlatok felfogásában a vallás úgy szerepel, mint a primitív elme védekezése a külső természet érthetetlen ellenséges támadásaival szemben s ennélfogya azt hirdetik, hogy a hala-dó tudományos kultúra a vallást kifogja pusztítani, mert úrrá teszi az embert a természet felett, megszünteti a természettől való félelmet.
- 3. A tudomány és a vallás elkülönödnek egymástól, hogy a maguk külön létét és létjogát biztosítsák. Ezt hajtották végre az angol *erkölcsfilozófusok, Rousseau* és *Schleiermacher*, akik a vallás sajátos, érzelmi szentélyét, külön, a tudománynak hozzáférhetetlen területét biztosították a lélekben.
- 4. A tudomány éles ellentétbe kerül a Daliással. Ez bekövetkezik a vallás, vagy a tudomány érdekében, hogy az egyik, vagy a másik fölényét biztosítsa, illetve a másikra való rászorultságát megcáfolja. A vallás érdekében ennek a felfogásnak a képviselője Ritschl Albert, akinek vallásfilozófiai és hittani felfogását a Ker. Hittanban tárgyaljuk. Szerinte a vallás és a tud. egymást kizáró ellentétek; az előbbi az isteni kijelentésben gyökerezik és tárgya egy belső isteni világ, amelyet a tud. soha meg nem ismerhet, míg az utóbbi a külső világra vonatkozik, amelyhez a vallásnak semmi köze. Lényeges az, hogy Ritschl szerint a vallás nincs rászorulva a tud.-ra, szuverén hatalom.
- 5. A tudomány és a vallás áthatják egymást és megőrzik önállóságukat. Ez a kibékítő álláspont, amelyet Herber Spencer és a pragmatisták, főleg W. James hirdetnek. Herbert Spencer szerint a vallás és a tudomány egyaránt az emberi elme munkái, melyek a valóságban tényleg fenn állanak egymás mellett. Mindakettőt megelőzi a lélekben a "Megismerhetetlen" fogalma, amelyhez viszonyulnak. A vallásban épen a megismerhetetlen

absolutumra való támaszkodás a lényeges, amely benső támasztékot ad a tudománynak is, amely az absolutumtól függő adott világra vonatkozik. A pragmatizmus és főleg James szerint pedig a vallás és a tudomány egyaránt az élet eszközei a megvalósulásban. Mindakettőt az élet maga igazolja. A tud. és a vallás igazolása az, hogy az életet fejlesztik. A tud. az értelmi, a vallás az akarati tevékenység megvalósulása, a tud. az anyagi világ meghódításának eszköze, a vallás pedig e hódító munka belső célkitűzője, eszmények felállítása által az élet hódító útjába lendítője.

Ezeknek a különböző lehetséges álláspontoknak a részletesebb ismertetését és bírálatát már előbb megadtuk, itt csupán az egyes lehető fázisok jelzésére szorítkoztunk. Látható u. i. ebből, hogy a vallás és a tudomány viszonyának nem sikerült teljesen megnyugtató elvi alapozást adni, holott addig nem lehetséges a kettő között egészséges kölcsönhatást biztosítani.

A főhiba mindenesetre abban van, hogy tudomány és vallás, mint *tanok*, állottak egymással szemben. Itt pedig a kettő között logikai összemérhetetlenség áll fenn, mivel a tudomány egész lényege benne van tanításaiban, de a vallás nem merül ki a vallásos képzetek, tanok, igazságok rendszerében, mivel ezek csak származékai a hitnek, amint a vallás dialektikai lényegének vizsgálatánál láttuk. A vallást nem lehet teljes egészében racionalizálni, hogy így összemérhessük a tudományos ismeretekkel, mert magvában irracionális. Az ilyen összemérés tehát mindig elfogult lesz a tudomány javára, mert annak teljes egészével a vallásnak egy csonka részletét helyezi szembe. Hogy a tudomány és a vallás helyes viszonyát láthassuk, látnunk kell azt, hogy *mi a tudomány* és *mi a vallás?* Miben *egyeznek* meg és miben *térnek* el egymástól? Végre miképen *fonódnak össze* az életben?

Mindezeknek a kérdéseknek a részletes vizsgálata a vallás dialektikájába tartozik, itt csupán a főbb eredményeket foglaljuk össze.

A tudomány lényege az ismeretek bizonyos körének, vagy egészének a tapasztalás esetlegességeitől módszeresen megtisztított összefüggő fogalmi rendszere. Alapja mindenesetre a tapasztalati ismeret és az egyes ilyen ismeretekből kialakuló tapasztalati (hétköznapi) tudás, amely azonban még nincs megtisztítva az esetlegességektől s nincs rendszerbe foglalva. Ez a megtisztítás és rendszerezés teszi a tudást tudománnyá fminden téren. A megtisztítás elsősorban a tapasztalati ismeret/illetve tudás legelemibb alkotó részeire a fogalmakra terjed ki. A hétköznapi ismeret és tudás is fogalmi dolog, de még relatívbecsű és nem tiszta. A tudomány első lépése e fogalmaknak tudományossá tétele azáltal, hogy egy jelenségnek, tárgynak, dolognak vagy ezek csoportjának lényegét a legáltalánosabb formában fejezi ki. Pl. a fa hétköznapi fogalma a tapasztalatilag ismert

összes fák értelmi képe. De ez rendszerint vagy csak külső, vagy csak egyoldalú fogalom aszerint, hogy kié, pl. egy gyermek, egy favágó, egy művész, egy asztalos, egy fakereskedő alkotja meg. Ezek eltérő fogalmak lesznek teljesség és alaposság szempontjából. A fa *tudományos fogalma* a fa külsejének, alkatának, chémiai elemeinek, fizikai tulajdonságainak, élettanának etc. *legáltalánosabb* összessége, megtisztítva minden esetleges elemtől. Az ilyen tud. fogalmak összekapcsolásából jön létre a tudomány igazi lelke: *a törvény*, amely megállapítja a fogalmak egy körének legáltalánosabb s ezért állandó, törvényszerű összefüggéseit. E törvények összekapcsolásából jön létre a *rendszer*, az egynemű ismeretek szerves egésszé való rendezése, amely az egynemű ismeretek rendezéséből a szaktudományt, az összes ismeretek végelveiből az általános tudományt (filozófia) alkotja.

Az ismeret, a tudás és tudomány közös lényege az általánosítás, a különbség közöttük az általánosítás fokában és tisztaságában (következetességében) rejlik; a legkövetkezetesebb, legtisztább és legteljesebb általánosítás teszi mindenütt a tudományt. Ha azonban az ismeret, a tudás és tudomány között a különbség ez, akkor ezek ugyanannak a tevékenységnek fokozatai és formái. Az általánosító tevékenységnek, vagyis az értelemnek, amelynek jellemzője az, hogy a jelenségeket az ok- és cél viszonyában fogja fel s ami ebbe a viszonyba nem illeszthető, nem általánosítható, az az értelmi ismerésből kihull.

Így a tudományt visszavezettük, mint *eredtető* tevékenységre, az *értelemre*. A *tudomány az értelmi ismerés legfejlettebb formája* s ebben van adva igénye és korlátai a valóság magyarázatában.

Azt már a *vallás* dialektikai lényegének vizsgálatánál láttuk, hogy a *vallás* is így visszavezethető egy *eredtető tevékenységre*, amely a *hit*. A vallás a hit szétvetődése, megvalósulása. (L. ott).

így a tudomány és a vallás tulajdonképen két eredtető tevékenység megvalósulásai s ezért összefüggésük problémája csakis az értelem és a hit viszonyának kérdése lehet. Ezáltal kizárjuk azokat a felfogásokat, amelyek a történelem folyamán a tud. és a vallás viszonyát a tudomány és az erkölcs (Comte, Wundt) a tudomány és vallás tanai, (Häeckel) az értelem és az érzelem, (Schleiermacher) az értelem és az akarat (James) viszonyában akarták vizsgálni. Ezek helytelen felállításai voltak a problémának. Csakis az értelem és a hit összemérhető tényezők a tud. és a vallás viszonyában.

A két tényező összemérése mostmár közelebbről arról győz meg, hogy bizonyos tekintetben a kettő *megegyezik, egységben van egymással* és ez kirekeszti a kettő között felállított *radikális dualizmust* (Ritschl). Egységük a *szellem egységében* rejlik; a szellem *értő* és *hívő* is egyúttal. Egy a *céljuk* is: a

szellem életének teljes megvalósulása. Ezt a célt *ismerés* és *cselekvés* által éri el a szellem. Az értelem és a hit az ismerés tényezői, míg a cselekvés tényezője az akarat. *így az értelem* és *a hit egysége az ismerésben vaŋ*. Ismerés alatt nem szabad merev értelmi tevékenységet látni, mert az ismerés mindaz a tevékenység, amellyel a szellem jelentővé teszi a valóságot önmagából, hogy így a valóságban magamagát megélje. Az értelmi ismerés az ismerésnek csak egyik iránya, a hitbeli a másik, a kettő együtt a teljes ismerés a teljes élet, a szellem hiánytalan magamegismerése a valóság tükrében. Az ismerés *önkifejlés* s ezért az értelem és a hit lényege *közös* abban, hogy mindakettő *élettevékenység, létmód*, melyek a szellem egységében ugyanarra a célra törnek.

Azonban mégis van ezen az egységen belül, a kettő között különbség, spéci ficus vonás, mely külön lényegüket megadja s egymással soha fel nem cserélhetővé és soha egymással nem pótolhatóvá teszi őket. Ezért kizárjuk azt a felfogást, hogy egyik a másikat elnyelhetné (skolasztika, racionalizmus). A specifikus különbség értelem és hit között abban a szerepben rejlik, amelyet az élet ismereti megvalósulásában betöltenek. Értelem és hit ismerőtényezők (természetesen a maga helyén kifejtett értelemben), mindkettőnél a voltaképeni célja a szellemnek önmaga teljes birtokolása, de más és más irányban.

Az értelmi tevékenység kizárólag az érzékileg adott tapasztalati világ általánosítható tartalmára vonatkozik és szorítkozik. Érzékileg adott és általánosítható: ez a két jellemvonása van. A mi nem érzékelhető, vagy ami az okhálózatba nem illeszthető, az értelmileg meg nem ismerhető. Az értelmi ismerés az általánosan emberire vonatkozik; az ismerés egyik, kifeléhatoló (extensiv) iránya, amely által a szellem élete a szélességben (extensivitás) fejlik ki mindaddig, amíg az érzékileg felfogható valóvilág engedi. Ebben a szélességi fejlődésben a szellem hajtóereje a legmagasabb fokon, a tudomány, főleg a természettudomány.

Ezzel szemben az, ami *egyéni*, ami az *egyén* örökkévaló eredetét, lényegét, célját, tehát *örök sorsát* s az egyénen át a *világ* örök sorsát illeti, az értelmileg szélességben fel nem fogható, ezt az ismerés intenzív, *befele ható* iránya ragadja meg, mely által a szellem élete a mélységben (intenzivitás) fejlik ki, mindaddig, amíg végleges bizonyosságra nem jutott örök sorsa és rendeltetése felől. Ebben a fejlődésben a lendítő erő a *hit*, teljes megvalósulásában a *vallás*.

A szellem tehát azáltal fejlik ki, hogy kifelé hatol a *világba* és befelé hatol az *Istenbe*. Világ és Isten: a valóság két fele. Racionális és irracionális, szélességi és mélységi oldala, általános és egyéni létmódja. Az elsőbe az értelem, a másodikba a hit lendíti a szellemet, hogy a kettő által a kettőben *együtt* bírja önmagát. Ebben az értelem és a hit, a tudomány és a vallás *egysége* és *különbözősége* egyaránt megvilágosodott előttünk.

Ezek után a kettő kölcsönhatása, összefonódása abban áll, hogy a tudomány által megismert véges világot a hit (vallás) összekapcsolja Istennel s ezáltal az embernek és a világnak végtelen és örökkévaló értelmet és értéket ad. Figyeljük meg, hogy egészen más dolog az, ha a hit hajtja végre ezt a kapcsolást, mintha az értelem hajtja végre. Az értelem Istent nem foghatja fel, mert Istent csak egyénileg, hit által lehet megragadni. Az értelem istent legfennebb postulálhatja a képzelet segítségével, mint végső okot vagy mint substanciát, vagy mint végső célt. De már az Istenléti bizonyítékoknál láttuk, hogy az ilyen eljárás logikailag csak a valószínűség, a hypothesis fokáig emelkedhetik; nincs kényszerítő ereje és nincs életformáló hatalma. Azt mondhatjuk tehát, hogy a hit tartalma az értelem szemével nézve hitelében és értékében megszegényedik, ezzel azonban az élet magamagát szegényíti meg.

Másképen áll a dolog a hit szempontjából. A hű Istent nem fogalmilag ragadja meg, hanem irracionális valóságának egész élettámasztó, boldogító, megszentelő, üdvözítő teljességében. Ezt az irracionális élményt a hit, a fantázia segítségével szemléleti képben, mintegy hasonlatban, symbolumban képes megfoghatóvá tenni az értelem előtt, pld. az által, hogy Isten lényegét az Atya képében teszi értelmileg felfoghatóvá. így irracionális tartalmát összekapcsolva a racionális tevékenységgel, képes belesugározni azt az értelmi világkép centrumába, s onnan szétsugározni az egész világképbe. Vagyis a hit képes Istent az ért. világ központi jelentésévé és legfőbb értékévé tenni s ezáltal a világnak új magyarázatát, örökkévaló értelmét és megbecsülését megadni. Ezért azt mondhatjuk, hogy a hitnek, bár mindig egyénileg, kényszerítő ereje van a világmagyarázatban s ezáltal óriási életformáló ereje. A hit szemén át nézve az értelmi világkép hitele, értéke, jelentősége végtelenné fokozódik. Ebben rejlik a hit magasabb dignitása. Ő a korona, ő a betetőző az élet művén, glória az ért. világ körül, melynek sugarain keresztül a végtelenség és tökéletesség árad bele a világba.

Ebből most már megérthetjük azt, hogy a *vallás sohase* lehet tudományellenes, ha igazi lényegének megfelel, ellenkezőleg a vallás a tudomány minden vívmányát megbecsülő, a tudomány elé örökkévaló célokat tűző nemes kulturhatalom a maga tiszta lényegében. Ugyanis a hit, a vallás, amikor a maga tartalmával átformálja az egyén világképét, sohase kell, hogy az okhálózatot megbontsa, a tud. által megállapított törvényrendszert felborítsa. Ellenkezőleg a tudomány összes eredményeit tudomásul véve az így megértett világban és emberi életben Isten örök törvényeit látja, amelyeket a tudomány mind jobban és tisztábban fog fel, amint fejlődik.

Ha a tudomány új törvényeket fedez fel, vagy régieket megcorrigál, újakkal helyettesit: a vallás ebben mindig Isten

örök világrendjének tökéletesebb felfogását és kibontakozását üdvözli. Az igazi hit az igazi tudományt mindig isteni kijelentésnek tartja, a maga relativ, fejlődő formájában. Ránézve csók az a fontos, hogy az egyén a tudomány vívmányait mindig örökkévaló szempontok s ne múló élv- és haszonérték szempontjából becsülje és értékesítse és sohase a maga, hanem mindig az Isten dicsőségére. Kétségtelen, hogy a hívő a maga üdvösségének bizonyosságát a tudomány nélkül bírja s nincs rászorulva, de nem is fél a tudománynak "akármiféle szelétől", de a haladó értelmi kultúrában isteni ajándékot lát, amely arra való, hogy az élet örökkévaló értékeit mind inkább segítsen megvalósítani. A vallás ezért föltétlenül barátja a tudománynak s minden erejével rajta van, hogy az értelem világossága terjedjen, a rejtelmek oszoljanak, a valóság minél jobban kitáruljon az ész előtt. Tudja és vallja, hogy az értelem minden fejlődő lépésével az Isten dicsősége növekszik, mert Istent mind méltóbb tükörben s így mind teljesebben mutatja fel. (Régen a tudomány a földet egy lapos korongnak, a világűr centrumának, az égi testeket világító állatoknak tartotta, az eget zárt korlátolt helyiségnek. E felfogás mellett Isten egy kis korong felett, egy kis mennyországból uralkodott. Mióta azonban az értelem előtt a tudomány kitárta a naprendszerek végtelenségét, Isten végtelen világok szellemi ura lett).

A vallás igazi kulturjellege és szerepe azonban nemcsak negatiü, nemcsak abban áll, hogy nem lehet tudomány ellenes, nem állhat útjában a tudománynak, hanem pozitíve éppen abban, hogy a Daliásnak kell a tudomány önértékűséget és az életre való nemes hatását mindig ellenőriznie és szabályoznia, tiltakoznia az olyan tudomány ellen, amelyik alacsony haszon és élvértékből dolgozik s célja csak a test hizlalása, a hatalmasok támogatása, a kicsinyek elnyomása stb. és támogatnia, lelkesítenie, vezetnie azt a tudományt, amelyik az igazságért küzd, amelyik az embert akarja úrrá tenni a test, a bűn, a szolgaság etc. felett. A vallásnak kell őrködnie az örök eszmények tüze felett s vigyáznia arra, hogy a tudomány ezek felé lendítse az — embert és ne ezek ellen.

Nyugodtan kimondhatjuk, hogy az olyan vallás, amely az igazságért küzdő önértékű tudománynak, a szabadságot és testvériséget előmozdító értelmi kultúrának ellenszegül, az *nem igazi vallás*, az nincs tisztában a saját lényegével.

Azonban másfelől azt is követelnünk kell, hogy a *valódi tudomány* ne legyen vallás ellenes és ne igyekezzék a vallást eltiporni, mert ezzel *tudománytalanná* válik. Félreismeri u. i. a saját határait a valóság magyarázatában. A tudománynak a lényegéhez tartozik, hogy tudományosan ismerje a maga határait és korlátait, amíg szerepe terjed. Ha ezeket túllépi, zsarnokká, tudományellenessé, dogmatikussá vált. Harcolhat a babona ellen, de meg kell becsülnie a vallás életformáló, kultúra fejlesztő,

eszményi jelentőségét és alázatosan kell megállnia ott, ahol képtelen a haladásra: az irracionális előtt. A tudománynak egyéneiben, a tudósokban hívőnek kell lennie, mert az a tudós, aki a szélességben úgy jár biztos léptekkel, hogy a mélységekben sem botlik el, az, akinek világotlátható tekintete egyesül az Isten mélységeibe hatoló hívő szemmel: a hívő tudós és a tudós hiuő az igazi ember, a kultúrember, az Istenképére teremlett ember. Igazolója a vallás kulturhatalmának.

#### 3. A vallás és a művészet.

(Errenézve a felsoroltakon kívül még 1.: *Ribot:* Die Schöpferkraft der Phantasie (ném.: Mecklenburg. Bonn 1902.); *Böhm:* Tap. lélektan i. m. 22. §. *Rauasz L.:* A gyűl. igehirdetés elmélete (Pápa 1915. Ref. Egyh. Kvtár XI.) "Az épülés" c. fejezetét (20. §. 253. 1.) és *Makkai S.:* Magyar prot. szépirodalom (Prot. Szemle 1916. I. füzet) c. műveket).

A vallás kulturjellegének és jelentőségének megértéséhez a második lépést a művészettel való viszonyának tisztázása adja meg. A kérdés nem egyszerű s nem könnyen megoldható. Ezt bizonyítja az is, hogy a közönséges felfogásban egymást kizáró két ellentét érvényesül. Némelyek szerint a vallás annyira rokon a művészettel, hogy csaknem egy vele, s lényegében alig választható el tőle. Ennek a felfogásnak megint különböző árnyalatai lehetnek. Egyik szerint a vallás és a művészet közös lényege a képzeleti jelleg, egyik sem vonatkozik valóságra, mindakettő "szép hazugság", narkotikum az élet bajai ellen, melyek épen arra valók, hogy feledtessék a valóságot a maguk álomvilágával. A második szerint szintén közös a kettő lényege, de abban az értelemben, hogy a tulajdonképi létérdeket a vallás hordozza s a művészet történeti eredetét és jellegét tekintve — csak mintegy kifejezője, köntöse a vallásos élménynek. Ezek be is bizonyítják, hogy minden művészet eredetileg a vallás s főleg a kultusz szolgálatában állott, vallásos élmény kifejezője volt. (Pl. a drámai költészet, tánc, szobrászat etc.).

Ennek a felfogásnak egy sajátos, szinte már átvitt értelmű alakja az, amely a kettő közötti összefüggést úgy fejezi ki, hogy a vallás az élet művészete; illetve a művészet az élet vallása. Szóval ez a felfogás a művészetben ill. a vallásban keresi a közös mystikumot, amelyből mindakettő fakad, azzal a céllal, hogy eljátszódja és elviselhetővé tegye az élet nyomorúságát és bajait.

De van homlokegyenest ellenkező nézet is, amely szerint a vallás *ellensége* a művészetnek. Ezt különösen a *kálvinizmusra* mondják. Lehet ugyan, hogy az előbbi nézet hívei itt azzal védenék álláspontjukat, hogy a kálvinizmus nem igazi vallás, mert ime a katholicizmus mennyire igényli a művészetet; de azokra

nézve, akik elfogadják azt, hogy a kálvinizmus vallás, fennáll az előbbi következtetés, amelyet a kálv. puritánságára, egyszerűségére, dísztelenségére építenek. Igaz ugyan, hogy ha teljesen hűen akarnának a történeti fejleményekhez alkalmazkodni, Kálvin szellemében sokkal inkább azt kellene hangoztatniok, hogy a művészet ellensége a vallásnak, mert Kálvin és társai a művészetnek a vallásra nézve veszedelmes és káros hatásai ellen küzdöttek. Nem azért vetették el a képeket és szobrokat, mert lelkük vadságában haragudtak arra, ami szép, hanem azért, hogy az emberek nehogy Isten helyett *imádják* azokat, nehogy azokban lássák Istent, szóval *bálványimádók* legyenek.

Azt látjuk itt is, amit a vallás és a tudomány viszonyánál megfigyelhettünk. Ott is, hol egynek vették a kettőt, hol csak az egyiket tartották valóságnak, hol élesen szembehelyezték őket egymással.

Az igazság itt is az egyoldalúságok felett rejlik. A uallás és a művészet között föltétlenül kell lennie valamely belső megegyezésnek, közösségnek és egységnek, viszont kell lennie mindkettőben olyan specifikumnak, amely őket egymástól elválasztja s egymással össze nem cserélhetővé és egymással nem pótolhatóvá teszi, de összefonódásukat mégis biztosítja.

Vizsgálódásunkban tehát itt is azt az utat fogjuk követni, amit a vallás és a tudomány összefüggésének felderítésénél használtunk. Először megvizsgáljuk azt, hogy mi a *művészet?* s mi a *vallás* lényege? Azután azt, hogy miben *egyeznek meg* és miben *térnek el* egymástól? Végre azt, hogy miképen *fonódnak össze* az életben?

Arra a kérdésre, hogy mi a művészet lényege, itt nem adhatunk teljes és kimerítő feleletet abban az értelemben, hogy az összes aesth. felfogások ismertetése alapján vonjuk el a végső subiectiv eredményt. Aki az aesth. történetében járatos, az tudja, hogy mennyi és milyen eltérő felfogás harcáról lehet itt szó. Itt csak megállapítjuk azt, hogy a művészetben a lényeges dolog épen úgy, mint a tudományban a világmagyarázat, az ismerés. A művészetet az ismerés egy formájának kell tekintenünk és pedig az ismerés fentebb ismertetett két iránya, az extensiv és intenzív irány közül a művészet az ismerés extensiv, szélességi irányához tartozik épenúgy, mint a tudomány. A művészet is az érzékileg adott tapasztalati világra vonatkozik, az általánosan emberi vonások megragadására, mint a tudomány. A kettő között azonban van különbség. Az ismerés lényege, amint láttuk, a jelentésadás, vagy a valóságnak jelentővé tétele számunkra, az általános emberi functiók alapján a szélességben, az egyéni functió alapján az intenzitásban. A tudomány és a művészet is a valóság jelentővététele és pedig mindakettő a szélességben, az extenzivitásban. Azonban a tudomány, amely az értelmi tevékenység legteljesebb foka, ezt a jelentővétételt fogalmak, törvények és rendszerezés utján végzi el, tehát mindig általánosít és

egyetemesit; a művészet ezzel szemben kétségtelenül ugyanazt a tartalmat, kétségtelenül ugyanazzal az általános és egyetemes érvénnyel, de concrétizálva, egyénítve teszi jelentővé. Az értelmi, tudományos ismerés törekvése mindig a concret szemléletek minél tisztább fogalmivá tétele, a művészeté ellenben a minél általánosabb fogalmak minél concrétebb szemléletivé tétele. A művészet lényege tehát az általános emberi jelentésnek egy concret, érzéki szemléleti síkban való tükröztetése. A művészet célja épen ez a "tükröztetés", ez a "játék", önmagáért. A művészet tehát a szellemi jelentést érzéki formában teszi megragadhatóvá, a jelentés maga mindig általánosan, egyetemesen emberi, de a forma, érzéki lévén, mindig concret, egyéni. Minél egyetemesebb erejű jelentés sugárzik át minél concrétebb érzéki formán, annál művészibb az, alkotás, mert a művészetnek a tulajdonképeni varázsát, megragadó, hatékony, felemelő, elbájoló vonását épen az egyetemesnek és a concretnek, egyéninek ez a meglepő összeolvadása adja meg. Egyetemes, az emberi indulatok, érzelmek, gondolatok, törekvések jelennek meg benne a concret, érzéki ábrázolás formájában s ezáltal különös erővel éljük át bennük a saját lelkünk tartalmát, magunk belső lényegét.

Szinek, vonalak, formák a képzőművészetben, hangok, melódiák a zenében, mozdulatok a táncban, szavak és beszéd a költészetben etc. ime ezek a szellemi jelentés érzéki tükröztetői. Ami már most a művészetet a tudománytól megkülönbözteti, az az értelmi tevékenység és a képzelet között levő spec, különbség, amit már a vallás filozófiai lényegének tárgyalásánál láttunk. A művészet u. i. épenúgy visszavezethető egy eredtető tevékenységre, mint a tudomány. A tudomány eredtető tevékenysége az értelem, a művészeté a képzelet. A képzeletnek a sajátsága ugyanis az, hogy a jelentést megsejti, felfedezi a maga érzéki burkában és azon intenzíve átsugároztatja. A jelentés tükrözése az érzéki burkon: a jelentés szemléltetése tehát a képzelet sajátsága s mivel ez a művészet veleje is, azért a művészet a képzelet legteljesebb megvalósulási formájának nevezhető. Legteljesebb, legtisztább, de nem egyedüli formájának! Ez nagyon fontos. Mert a képzelet, mint világmagyarázó tényező, nemcsak a művészetben hatékony, hanem, amint láttuk, ált. az élet egész területén. A tudományra nézve is, az erkölcsiségre nézve is, a vallásra nézve is egyaránt óriási jelentőséggel bír. Azáltal, hogy mindig előtte szárnyal az értelemnek, megelőzi és betetőzi, lendíti azt, a tudományban hypothesiseket, az erk. életben ideálokat alkot, a vallásban pedig, amint láttuk, az irracionális jelentésnek szemléleti formát ad az értelem számára, a hitet összeköti az értelemmel. A művészetben a képzeletnek döntő jelentősége van, vagyis a képzelet legsajátosabb és legmagasabb formája a művészi fantázia, amely az ált. szellemi jelentéseknek tökéletes, azaz a lehető legszemléletesebb s ezért legmegragadóbb szemléleti egységeket alkotja meg.

Ami most már a *vallás* lényegét illeti, láttuk, hogy abban miíéle szerepe van a *képzeletnek*. Némelyek, pl. W. *Wundt* (i. m.) hajlandók a vallást egyenesen a *képzelet alkotásának* tekinteni, s ezzel a hit valóságát, a vall. élmény realitását önmagában megdönteni. A vallás lényegéről folytatott vizsgálataink meggyőzhettek arról, hogy a fantázia nem teremti a vallást, hanem csak képszerű kifejezést ad az értelmi skémákba nem szorítható vall. élménynek, hogy azt a racionális ismeréssel összekapcsolhassa, azonban a valóság, a jelentés nem a képzelet szemléleti képében, hanem a hit által megragadott s a szemléleti képen átsugárzó irracionális jelentés obiectiv valóságában van.

A művészet és a vallás között tehát annyiban van egység, közösség, megegyezés, hogy mindakettő a szellem egységében levő tevékenységek alkotása, s mindakettő közös célra: az élet megvalósítására irányul a tudománnyal együtt. Értelem és képzelet az érzékléshez és a hithez való viszonyulásukban — világmagyarázó tényezők, alkotásaik, eredményeik: a tudomány, a művészet, a vallás az élet megvalósulásának formái s egymással viszonyban állanak a kapcsolódó eredtető tevékenységek folytán. Itt közelebbről az egység, a művészet és vallás között a képzelet is a hit kapcsolódásában áll. Művészet és vallás között annyiban van egyezőség, amennyiben a kettőben közös a képzelet tevékenysége.

De mármost könnyen megállapítható, hogy a kettő között — nagyon is *specifikus különbség rejlik*. A vallás nincs rászorulva a művészetre, csak a képzeletre és a művészet nincs rászorulva a vallásra, csak a képzeletre. A vallásnak okvetetlenül szüksége van arra, hogy a képzelet szemléleti képein át sugároztathassa a maga élményét, mert a hit a képzeleten át hat az értelemre, a képzelet sugároztatja át a maga szemléleti képein a hit irracionális jelentését a valóság értelmi hálózatába, a világképbe. Az isteni élet, a szentséges valóság értelem áltel fel nem fogható jelentését symbolumokban, bár az érteimet megelőző, de értelmileg megragadható formákban fejezi ki s így lehetségessé teszi azt, hogy az egyéni mintegy hasonlat útján általánosan emberivé lehessen. Enélkül nem lehetne a hit *vallássá*, életté.

Azonban a képzelet ezen symbolumai nem szükségképen művésziek, hit jelentését a képzelet akkor is közvetíti az értelemmel, ha nem emelkedett is még megvalósulásának művészi fokára. Különben csak a művészeknek lehetne vallásos világképük, mert csak nekik volnának művészi symbolumaik. Ez pedig képtelenség. A vallás tehát a képzeletre szükségképen támaszkodik, de a művészetre csak esetlegesen. Viszont a művészet is így áll a vallással szemben. A képzelet kétségtelenül jelentős szerepe az, hogy a hit jelentését közvetíti symbolumaiban az értelemmel, de nem ez a képzelet egyedüli szerepe az életben, hanem általában a jelentés specifikus megragadása minden téren a szélességben is.

A művészet kétségkívül és kizárólag a fantázián alapszik, mert a jelentéseket érzékileg szemlélteti, azonban a fantázia egy olyan specifikus formája épen a művészi szemlélet, amelyben az érzéki képnek a szeli, jelentéssel való különleges meglepő megegyezése a lényeges, ezáltal lesz művészivé a képzelet; bármire irányuljon is. De tárgya a művészi fantáziának ép annyi lehet mint a képzeletnek általában, tehát nem kizárólag a hitben megragadott irracionális valóság, hanem a racionalizálható valóság bármely vonása is. Ha a fantázia csak a hitre nézve birna szereppel, akkor a művészi képzelet is csak Istenre irányulhatna s akkor a művészet egyetlen tárgya a vallás lenne; vagyis csak vallásos ember lehetne művész. De a művészetnek a vallás csak egyik tárgya, önállósága a vallással szemben épen abban nyilatkozik meg, hogy a művészet a képzeletre szükségképen épül reá es támaszkodik, a vallásra ellenben csak esetlegesen. A vallás és művészet viszonya tehát világos. Vallás és művészet egymástól teljesen függetlenek, összekapcsolódásuk egyáltalában nem szükségképeni, hanem csak esetleges.

Ebből azonban nem következik az, hogy ez az összefonódás ne volna *kívánatos* és *jelentőségteljes*.

Mindenekelőtt állapítsuk meg azt, hogy az igazi vallás nem állhat ellentétben az igazi művészettel és az igazi művészet sem az igazi vallással. Ennek magyarázata az, hogy az igazi vallás és az igazi művészet egyaránt a legmagasabb emberi értékek: az igaz, a jó, a szép, a nemes szellemiség megvalósulásáért küzdenek. Hogy az igazi vallásban miképen van az élet céljául a legmagasabb és legértékesebb szellemiség kitűzve, azt már láttuk. De nincs ez másképen az igazi művészetnél sem. À művészet célja az aesthetikai értéknek: a tiszta szépnek megvalósítása. Ez kétségtelenül mindentől független önérték. Azonban tartalmilag nem különbözik a logikai és etikai értéktől: az igaztól és a jótól, mert a tartalom mind a háromnál a szellem maga, amely magát gondolkozás, cselekvés és alkotás hármas pályáján valósítja meg; az eltérés, a specifikum a megvalósulás módjában rejlik. Az értékesség kritériuma azonban mindenütt ugyanaz: a szellemiség. Csak az lehet értékes a művészi sikban, ami a gondolati és erkölcsi síkban is értékes. Csak nagy igaz gondolatok és nemes erkölcsiség lehetnek a művészi teremtésben széppé s az igazi művésznek igaz és jó embernek kell lennie. A gondolat igazsága s az erkölcsi érzület tisztasága teszik a művészi ábrázolást széppé, lehetetlen dolog tehát, még a forma megvesztegető elevensége dacára is, szépnek, művészinek nevezni a hazugságot és aljasságot. Nemcsak az a lényeges tehát a művészeiben, hogy a megjelenítési forma milyen meglepően tükröztet egy jelentést, hanem az is, hogy a jelentés mennyire értékes logikai és aes4h-eKkm- szempontból: mennyi az igazság és a jóság benne. Ezért az emberi gondolkozással meg nem közelíthető, azzal ellentétben álló, vagy az erkölcsiségbe ütköző, azt meggyalázó jelentés művészi szépné soha nem lehet, bármilyen hű és meglepő legyen is az ábrázolása. A lélek természetszerűleg visszaborzad tőle. Épen a művészetnek ez az igazsága és jósága, teszi azt az igazi vallással olyan mélyen egybehangzóvá. Érték és lelkület rokonság és közösség van ,a kettő között.

Különösen szemlélhető ez a művészeti alkotás legmagasabb fokánál, ahol a művészi szép, mint "fenséges" jelenik meg. A "fenséges" a vallási értékkel: a "szentséges"-sel mély rokonságot és összhangot mutat. A "fenséges" és a "szentséges" hatása lélektanilag annyira azonos, hogy csupán a jelentés különbözősége, a *tárgy* választhatja el őket, de *hatásuk* teljesen ugyanaz. "A szentséges" szemlélete a "fenséges" hatását kelti és megfordítva.

Épenezért jellemző az, ha a művészet a vallás ellen fordul, a művészet romlottságára. Ilyenkor mindig arról van szó, hogy erkölcsileg alacsony életeszményt akarnak a művészet bitorolt köntösében propagálni, amire nagyon jó példa napjainak szépirodalma és színműirodalma és a pornografikus képzőművészet, igazi művészet törekvése sohasem ütközhetik össze, függetlensége dacára sem, az igazi vallás törekvéseivel.

Tovább menve azonban, a kettő tudatos és tervszerű őszszefonódásának jelentőségét kell értékelnünk. Tagadhatatlan, hogy ez a jelentőség elsősorban és főképen a vallásra nézve nagy ée becses. Azt már láttuk, hogy a vallás a művészet nélkül is megélhet, azonban az kétségtelen, hogy a művészet a vallásnak hatalmas lendítő erejévé válhatik. Minél művészibbek u. i. a képzelet azon symbolumai, amelyek a végtelen és tökéletes isteni életet számunkra felfoghatóvá teszik, annál megragadóbbak és annál fokozottabb erővel képesek a lelket Istenhez emelni, az isteni életbe bele lendíteni. Ha tehát a fantázia a szemléletek művészi magaslatán sugározza át a hitet az értelem világába, akkor a hit életformáló ereje megsokszorozódik s így az élet diadalát segíti elő. A művészet tehát hatalmas segítő erő, eszköz a hit számára tartalma symbolikus kifejezésében és megragadásában. Innen érthető, hogy vallásos lelkeket, a nagy művészek vallásos tárgyú képei, szobrai, templomai, költeményei, zeneművei csodálatos erővel segítenek vallásos élményük fokozott, lobogó erejű átélésére és megvalósítására az életben. Ezért kell minden erővel követelnünk, hogy igehirdetésünk, istentiszteletünk (tér és időbeli, érzéki és szellemi vonásaiban) művészivé váljanak, mert ezáltal felfokozott erővel bomlik ki a vallásban rejlő reális épitő, életformáló, kultúrateremtő erő. Kétségtelen, hogy a művészeire nézve a vallás jelentősége sohasem olyan egyetemes, mint megfordítva. Sokan szeretnék úgy feltüntetni a dolgot, hogy a művészetnek tulajdonképeni legfőbb inspirálója mindenha a vallás volt. Ezt a nézetüket támogatják azzal, hogy a művészet legnagyobb mesterei vallásos tárgyú alkotásokat teremtettek, (a renaisance művészei etc.) Ez a vélekedés felületes. A művész *problémája* mindenkor a jelentés meglepő *tükröztetése*, a *játéti*, a szellemnek az érzékiben való varázsos felragyogtatása s ez a probléma fontosabb magánál a tárgynál a művészetre nézve.

A Krisztus kínszenvedéseit festő Rubensnek fontosabb a szenvedés kifejezése az izmok fájdalmas játékában, mint a megváltás isteni ténye ebben a szenvedésben; azért, ha vallásos ember mélyed el alkotásában, megrázóan éli át Isten szeretetét a bűnös világgal szemben; de a művész mégis elsősorban az érzékités csodálatos játékában gyönyörködik. A vallás a művészetre nézve az egyik tárgy a sok közül. Még azt sem lehet mondani, hogy a művészet a vallás ábrázolásában éri el tetőfokát, mert épen olyan csodálatos tökélyt érhet el a szerelem ábrázolásában, vagy pld. egyszerűen egy birka lefestésében. A vallásra nézve azonban kétségtelen marad az igazi tiszta művészet óriási jelentősége. Viszont azt mégis elismerjük és követeljük is, hogy a vallás is lehet a művészet inspirálója és hogy kétségtelenül a vallás adhatja a művészet elé a legfenségesebb tárgyakat és feladatokat. S ha igazi művész fog hozzá a vallás ábrázolásához bármiféle műfajban, úgy, hogy az a művész igazi hivő lélek is, kétségtelen, hogy feltétlenül a legmagasabbat fogja alkotni, amit a művészet egyáltalában alkothat. És ezzel az eszményt is kitűztük. A vallásnak arra kell törekednie, hogy tartalmái minél művészibben fejezze ki az egyház életének minden tevékenységében, a művészet minden eszközével; a művészetnek pedig arra kell törekednie, hogy erejét azokon a legfenségesebb jelentéseken próbálja meg, melyeket a vallás ad az életnek. Mert a vallás és a művészet erőteljes kölcsönhatásából az emberi élet nemes tartalmának csodálatos kivirágzása, az élet diadala származik. A vallás nemhogy ellensége lenne a művészi kultúrának, hanem ellenkezőleg követelője, támogatója és inspirálója, viszont a művészi kultúra a vallás megbecsülője és lendítő ereje kell, hogy legyen.

#### 4. A vallás és erkölcsiség.

V. ö. a felsoroltakon kívül: Bartók György: Az erk. érték filozófiája. (Kvár. 1911.) A vallás lényegének egyoldalú felfogásait tárgyalva, annak helyén és idején foglalkoztunk a *moralizmussal*, amely a vallás lényegéi az erkölcsiségben találja meg. A moralizmusnak különböző formái közül különösen a *Kant* felfogását láttuk részletesen. Utóbb is találkoztunk olyan felfogásokkal, amelyek ide csúcsosodnak ki, pld. *Comte* és *Wundt* felfogása a vallásról. Kant bírálata kapcsán megállapítottuk azí, hogy egyfelől a vallás és az erkölcsiség között *szoros összefüggés* van és pedig nem olyan esetleges, mint a vallás és a művészet

között, hanem szükségképeni; ezáltal kizártnak ítéltük az erkölcstelen oallást (az olasz bandita esete), másfelől a vallástalan erkölcsöt (független moral.) Vallás erkölcs nélkül, erkölcs vallás nélkül nem létezhetik. Azonban azt is megállapítottuk, hogy vallás és erkölcsiség között van specifikus különbség is, a kettő nem cserélhető fel és nem pótolható egymással. Ezáltal kizártuk Kant egyoldalú moralizmusát, valamint a Comte Wundf-féle elméleteket, amelyek a vallást felszívják és megsemmisítik az erkölcsiségben.

Az a kérdés, hogy sikerül-e az erkölcsiséget visszavezetnünk valamely *eredtető tevékenységre*, úgy, mint a vallást viszszavezettük a *hitre*, a tudományt az *értelemre* és a művészetet a *képzeletre*? Ettől függ u. i. az erkölcsiség *önállósága* a vallással, tudománnyal, művészettel szemben, másfelől *kapcsolódása* ezekkel, s köztük a vallással.

Az erkölcsiség *cselekvésben* nyilvánul, helyesebben a cselekvés *minőségében*, abban a *lelkületben*, amely a cselekvést áthatja és irányítja. Az erkölcsiség forrása, lényege tehát nem maga a cselekvés, hanem a lelkület meghatározottsága, azonban nyilvánulni cselekvésben nyilvánul, mert addig láthatatlan. "*Gyümölcséről* ismertetik meg a fa". Az embert cselekvéséből ítéljük meg erkölcsileg. Az erkölcsiség elválaszthatatlan a cselekvéstől. Az erk. cselekvés nem egyéb, mint az *erk. érték realizálása* a cselekvési síkban, az életben. Az erk. érték a *jóság*′ vagy a *jó*. A jó tehát mindig a cselekvésben lesz mérhetővé, bár a lelkület, a *szellem* értékjelzője. A *jó* ugyanaz a cselekvési síkban, mint ami az *igaz* a gondolati, a *szép* pedig a szemlélési síkban. Ezért a cselekvést röviden *ethikai síknak* is nevezhetjük.

Már most a fentebbiekben megállapítottuk, hogy az életnek két megvalósulási iránya van: az ismerés és a cselekvés. A kettőben együtt valósítja meg a szellem önmagát. Az ismerésben az értelem és képzelet kétirányú: az érzéklésen és a hiten alapuló, összefonódó munkáját ismertük fel extensiv és intenzív irányban. Kérdés, hogy a cselekvésben is ezeknek a munkája folyik-e, vagyis hogy megérthető-e a cselekvés minden további nélkül az ismerő tevékenységekből? Nem; mivel azt tapasztaljuk, hogy az értelem és a képzelet az érzéklés és a hit jelentővétételében, vagy annak eredményeiben a tudományban, művészetben és vallásban önmagukban cselekvés nélkül léteznek, illetve a valóságot ideális síkban ismeretileg fogják fel, az életet idealiter valósítják meg. Önmaguktól nem lehetnek cselekvéssé, azzá, amit szorosabb értelemben életnek nevezhetnénk. (Mert valójában az ismerés is élet, az élet egyik síkja.) A világmagyarázatból tehát életfolytatás csak akkor lehet, ha a világmagyarázó tényezők (értelem, képzelet) összefondódnak az életformáló tényezővel, azzal a tevékenységgel, amely a világmagyarázatot cselekvésbe, életfolytatásba ömleszti át. Ez az élet-

formáló tényező: az akarat. Az akarat tehát a cselekvés indoka, az életfolytatás forrása, vagyis az erkölcsiség alapja. Erkölcsiség alatt az akaratnak a cselekvésre nézve döntő meghatározottságát értjük a jó irányában. Az akarat az erkölcsiség eredtető tevékenysége. Azonban az akarat "minősége" determináltsága (erk. értelemben) bizonyos. Az akarat magában véve "vak", amig nincs törekvésének célja. A célt pedig nem maga adja magának, hanem a világmagyarázó tényezők munkája teremti számára. Azt már a vallás értékelméleti vizsgálatánál láttuk, hogy a világmagyarázatban az ismerés és értékelés paralell haladó munkája ideálban, eszményben csúcsosodik ki, a "kellő" világ képévé lesz, az élet eszményévé. Az ideal az a titokzatos gócpont, amelybe összefutnak, mint célba, az ismerés és értékelés összes szálai, s amelyben mintegy felduzzad az önállítás ereje, hogy az akaratra rázúdulva azt a cselekvésre megindítsa. Az akaratot tehát az ideál mozgatja. Ha az ideálban nincs elég erő erre, vagy nem elég egységes, határozott, döntőjellegű, akkor terméketlen marad az életre nézve, nem képes az akaratot megindítani. De mihelyt egy ideál döntőjellegűvé lesz, azonnal képes az akaratot tétlenségéből, vagy habozó ingadozásából kilendíteni a maga megvalósítása érdekében. Arra az eredményre jutottunk tehát, hogy az erkölcsi érték "a jó" a világmagyarázat csúcspontja, az ismerés azon végső célja, amelybe minden szál összefut és életeszményé lesz, hogy aztán cselekvéssé válhassék az akarat utján. Arról van szó tehát, hogy az "igaz" és a "szép" az életideálban "jóvá" lesznek, hogy életté lehessenek. Az erk. eszmény tehát a világmagyarázat, az ismerés végpontja s ebben válik az életfolytatásra döntővé; tehát egész általánosságban az eredmény az, hogy az erkölcsiséget az ismerés határozza meg, azonban csak annyiban, amennyiben képes az akaratot megmozgató ideállá csúcsosodni ki. Ebben van adva az akarat *önállóságának*, specialitásának lényege az életben. Nélküle még sem lehet erkölcsiség, csak erkölcsi prédikáció, de nem erkölcsi cselekvés, élet. Viszont az akarat önmagában se nem erkölcsös, se nem erkölcstelen, ilyenné az őt megindító "motívum", az ideal (annak ethikai értéke) teszi.

A vallás és az erkölcsiség viszonyára ezekben megkaptuk a döntő szempontot. A vallásos világképben a centrum az Istenkép, amely egyrészről az élet és világ végső és központi *jelentése*, másrészt az *értékek* summitása, a "szentséges" Tehát ideál, életeszmény. A hitben ez az ideál idealiter van birtokolva, ideális biztosítéka a végtelen és tökéletes életnek, de tkp. még csak *lehetőség*, amelynek realizálódnia kell a vallásos *életfolytatásban*. Az Istenkép evégből, mint magában az igazság és szépség teljessége, *a jó* teljessége is lesz, tulajdonképen való életértékké, ideállá válik, a ki a "kellő" életet hordozza, életparancs reánk nézve. Így az Istenképnek mindinkább az *ethikai* vonása domborodik ki, az absolut jóság, hogy az akaratot megindítsa a

maga megvalósítására az életben. Azt már Wundt kimutatta (i. m.) hogy az Istenkép az emberi szellem erkölcsi fejlődésének mérője, mert a mindenkori legfőbb erkölcsi életeszmény hordozója, aki nemcsak hogy nem állhat ellentétben az erkölcsi jóval (tehát nem lehet pld. a rossz, a bűn, az erkölcstelenség képe) hanem egyenesen az elképzelhető legteljesebb erk. jóság szentséges tökéletessége. (Term, az erk. jó fejlődő értékfogalom, de az Istenkép mindig az akkori legmagasabb erk. norma.) Azért nyugodtan ki lehet mondani, hogy a mindenkori legmagasabb erkölcsi eszmény az Isten, mint erkölcsi tökéletesség. Az Istenkép tehát az, amely az életformáié tényezőt, az akaratot megragadja és megindítja, hogy életfolytatásban realizálja a benne megismert erkölcsi jót. Ezért van az, hogy a vallás igazi parancsa ez: Legyetek tökéletesek, mint a ti mennyei Atyátok. Miután, amint láttuk, az Istenkép a szellem fejlődési foka szerint más és más fejlettségi formákban jelentkezett, ezért a vallás etikai megvalósulása, az életfolytatás is más és más etikai értékű lett a történet folyamán. Jézus Krisztus vallásában azonban Isten a maga tökéletes szellemiségében fogatván fel, a tiszta erkölcsi jóság teljessége is s ezért a keresztyén erkölcsiség az erkölcsiség igazi lényegének tökéletes megvalósítása, term, a maga tiszta lényegében Jézus Kr. életében, töredékesen pedig hivei életében. A keresztyénség a vallás tökéletes formája s épen ezért az erkölcsiség tökéletes megvalósulása.

Magunk részéről tehát az erkölcsiséget a vallás szükségszerű folyományának, egyik megvalósulási irányának tekintjük. . Nem egyéb, mint a hit vetülete az ismerő tényezőkön át a cselekvés síkjában. Igazi, önértékű erkölcsiség csak az isteni jóság hittel való megragadásából, átéléséből, az ezáltal megindított akarat hősies elszánásából keletkezhetik. A vallás és az erkölcsiség viszonya föltétlenül szükségképeni, abban az értelemben, hogy az erkölcsiség a vallás egyik irányú megvalósulása. A viszony a hit és az akarat kapcsolatán nyugszik. A hit dönt, a hit határozza meg az akaratot, teszi erkölcsivé, jóvá az akaratot. Ezért mondja az apostol, hogy ami nem hitből van, az bűn (nem csak nem erkölcsi, erkölcstelen, hanem értékellenes.) Az igazi erkölcsiség tehát kétségtelenül emberfeletti, irracionális, isteni jellegű, semmi más cselekvés az erkölcsiség szent nevét nem érdemli meg. Vallás nélkül nincs erkölcsiség és ezért az emberi kultúra csakis a hiten épülhet fel, a vallás az erkölcsi életben bontja ki s valósítja meg igazi döntő jelentőségű kulturhatalmát. Egyéni, családi, társadalmi, nemzeti életünknek értékét csakis az isteni jóságba vetett rendületlen hit biztosítja, mert hiszen csak ez alapon lehet szó az emberi élet végtelen értékéről és jelentőségéről, amely meggyőződés az erkölcsiség igazi lényege és örök fundamentuma. Az erkölcsiség az. Isfenfiúság öntudatából táplálkozik, benne az emberi élet isteni méltósága és rendeltetése jut kifejezésre s lesz életté a cselekvésben. Más forrásból igazi erkölcsiség nem fakadhat. Most már le kell szögeznünk azt a tényt, hogy ha az erkölcsiség a hitből táplálkozik, akkor teljesen hibás az a felfogás, amit a moralizmus hirdet, hogy t. i. az erkölcsiség a vallás alapja, hogy az erkölcsiségen épül fel a vallás. Ez a felfogás illúzióvá teszi a vallást, de kirántja az alapot az erkölcsiség alul is. A kettő közötti szükségképeniség abban nyilvánul meg, hogy amint lehetetlen erkölcsiség vallás nélkül, úgy lehetetlen vallás is erkölcsiség nélkül.

Az olyan vallás, amelylyel nem jár erkölcsi életfolytatás, amelyből nem fakad a jóság termékeny élete, sőt amelyik egyenesen erkölcs ellenes, az olyan vallás hamis vallás, kiirtandó. Természetesen jól meg kell fontolni azt, hogy az isteni ideál megvalósítása rettentő harcok árán megy végbe s a bűnnel folytatott e küzdelemben a bukások és kudarcok egész sorozata nem bizonyíthatja a vallás hamisságát, csak az ember gyarlóságát mindaddig, amíg a vallás életeszménye nemes marad, amig az ember "Istent szereti" és a bűnt gyűlöli. Csak ott kell reformálni, ahol az Istenideál képe maga rontatott meg s vált ellenségévé a jónak, lendítőjévé a bűnnek. Másfelől nem szabad szemet hunynunk azelőtt sem, hogy az emberek egy nagy serege milyen hévvel küzd az erkölcsiség függetlenítéséért a vallástól. Meg kell vizsgálnunk a dolgot: lehetséges-e? Az u. n. független moral egy esetéről már emlékeztünk, amikor az erkölcsiség mögött öntudatlan vallásosság él, amely a képzelet sajátos hiánya, vagy az életkörülmények folytán még ki nem alakult hit gyöngesége, vaksága miatt nincs tisztában önmagával. Ez nem reménytelen állapot, mert a lélek bármikor bekövetkezhető megrendülése teljessé teheti. Ez csak szegény állapot, amelyből hiányzik a lendítő erő, a hősiesség, az ilyen erkölcsiség szétfolyik egy határozatlan, szentimentális "emberszeretetben", de nem lesz önfeláldozó, lobogó szenvedéllyé, prófétai életté. Rendesen kiábrándulás, ellankadás, csalódás, elposványosodás vége, ha öntudatossá nem lesz a lappangó vallásos élmény mögötte.

Azonban van egy másik irányzat is, az u. n. *egyéni erkölcs* álláspontja, amelynek prófétája *Nietzsche* volt. Ez az erk. jónak a mértékévé és forrásává az *embert* és nem az Isterít teszi, — az ember vágyait és ösztöneit. A jót megfosztja absolutságától, egyénivé, szeszéllyé, relatívvá teszi az életet. Ez nem erkölcsiség, ez erkölcstelenség és züllés. Az eredménye pusztulás és nem gyarapodás. "Umwertung aller Werte" = ez az ember istenitése és ez egyúttal az ember végzete is.

Végre van egy divatos irányzat, az u. n. "társadalmi erkölcs" álláspontja, melyet a radikálisok manapság az iskolákba is szeretnének bevinni, hogy a vallás helyett taníttassék. E felfogás szerint is az erkölcsiség teljesen független a vallástól, sőt a vallás egyenesen megrontója az erkölcsiségnek, mert az egyház uralma alá akarja hajtani az embereket. Ez az irányzat az erköl-

csiség emberfeletti, isteni méltóságáról hallani sem akar. Sót az önértékű jóról sem, amelyhez természetesen nincs is mértéke. Itt a jó, az erény mértéke a társadalmi hasznosság s eszerint az erkölcsiség a társadalom szükségletei szerint változhatik. Ma jó az, ami tegnap esetleg egyenesen rossz volt, mivel az osztályérdekek úgy kívánják. Az egész irányzat eszménytelen materializmuson alapszik. Ez és az éhez hasonló irányzatok az erkölcsiség nevét semmiképen nem érdemlik meg, mert a "jó" helyett a "haszon", az idealizmus helyett az utilismus a lényegük. Sohasem fognak azért ezek az irányzatok a jóért önmagában lelkesedő, mert az isteni jóság által rabbá tett hősöket nevelni, hanem nyomorult, önző, anyagias tucatembereket. Itt azonban egy nagyon figyelemreméltó dologgal állunk szemben. Az akaratot itt nem a hit, hanem az értelem határozza meg, a tiszta utilista racio. Ha pusztán az érzéklésen alapuló értelem hat az akaratra, akkor az értelem természeténél fogya a haszonérték lesz a legmagasabb cél az ember előtt, mint a szélességben való érvényesülés értékjelzője. Épen azért az ilyen racionális "erkölcsiség" önértékű erk. eszményt, önzetlen erkölcsi cselekvést nem ismer. Ennélfogva nem is nevezhető erkölcsiségnek, a szó igazi értelmében. Az értelemnek előbb a hit által meg kell szentelakaratot valóságos erkölcsiségre indíthassa. hogy az Ezért mondjuk azt, hogy az erkölcsiség egyetlen igazi formája csak a valláserkölcsiség lehet, természetesen a vallás legmaga-, sabb fejlettségi fokán. A mi felfogásunk szerint tehát a vallás és erkölcsiség viszonyát csak akkor lehet megérteni, ha a hit és akarat viszonyában vizsgáljuk. A "vallás" ugyanis, mint a hit minden irányú szétvetődése, már magában foglalja az erkölcsiséget, az erkölcsiség: a vallás a cselekvési síkban.

A probléma ott dől el, hogy a hit hogyan és mennyiben képes hatni az akaratra. Az erkölcsiségnek az a kritériuma, hogy először is a hitben megragadott ideál nemessége mennyire tökéletes, másodszor hogy az akarat mennyire képes, vagy mennyiben kénytelen ennek az ideálnak magát eszközévé tenni? Anélkül, hogy az ethikának itt felmerülő bonyolult kérdéseit megoldhatnók, rámutatunk arra, hogy a tökéletes erkölcsiség fokán, Jézus Kr. életében épen azt látjuk, hogy az életideál a legtökéletesebb és az akarat a legengedelmesebb az ideál iránt. A hit és akarat ezen tökéletes harmóniája a szellem fejlettségének tetőfokán: a tökéletes erkölcsiség maga s egyúttal a tökéletes vallás is. Reánk nézve ez az állapot az egyetlen és föltétlenül kötelező cél. S mivel a vallás erre tör, az erkölcsi életben a vallás a leghatalmasabb lendítő erő s az emberi kultúra igazi tartalma: a nemes szellemi élet csakis a vallás által valósulhat meg.

\* \*

területén miképen érvényesül. Az eredmény az, hogy az igazi vallás mindig és föltétlenül összhangban van a kultúra egészével· s az igazi kultúra soha nem nélkülözheti a vallás pótolhatatlan hajtóerejét a szellem alkotásokban való realizálódásánál. A vallásnak ez a kulturjelentősége a vallás igazi apológiája. Mármost, ha vannak a vallásos életnek olyan jelenségei, amelyek akár a kultúra egyik, akár összes ágaival ellentétben állanak, azt akadályozzák, elnyomják, visszafejlesztik, akkor bizonyos, hogy ott a vallás beteges, torz, kiirtandó formája, vadhajtása áll előttünk. Ilyennek lehet nevezni a babonát és a szektát. Ezek a vallás kultúra ellenes elfajzásai. Meg kell ismernünk ezeknek lényegét, hogy erőteljesen védekezhessünk ellenük a vallás és a kultúra érdekében.

#### 5. A babona.

A babonát közönségesen szeretik *tudatlanságnak* minősíteni és nevezni. Ez a nézet nem száll le a babona lényegéhez. Ellenemond neki az a tény is, hogy a műveltség sőt a tudomány fejlettebb fokain álló, mondjuk, a jelenkor műveltségi színvonalán levő embereknél is találhatók olyan vonások, amelyeket babonásnak lehet nevezni, (a pénteki naphoz, a 13-as számhoz fűződő hiedelmek etc.)

Annyit legalább is el kell ismerni, hogy a babonában a tudatlanság keveredik a helyes ismerettel s hogy helyes ismeretkörben is előjöhet. Az is kétségtelen, hogy a babona mögött mindig bizonyos, még pedig hosszú, évszázados tapasztalások állanak, amelyeknek igaz magvához azután hozzátapad a babonás burok pld. népies gyógyítási módok állatokon és embereken. Az u. n. babonás jelenségek: ráolvasás, gonosz szellemek általi megszállatás, ördögűzés, számok, helyek, időpontok, cselekvési formák varázserejébe vetett hit, etc. együtt egy lelki habitust, bizonyos rendszert alkotnak, amelynek megvan önmagában a maga logikája, összefüggése, élet- és világnézeti karaktere. A babona valamely módon hozzátartozik az emberi természet alaprétegéhez, mint olyan maradvány, amely csökönyösen bele van edződve a szellem természetébe s nehezen irtható ki. Megértéséhez szükséges az, hogy számotvessünk a szellemi átöröklés óriási jelentőségű tényével. A babona az u. n. antik néphit átöröklődése századokon és nemzedékek sorozatán át. Alapja kétségtelenül a fantázia kezdetleges fokán keletkező világmagyarázat, amikor az ember a saját indulatait intuitive átülteti a dolgokba, meglelkesíti a világot és pedig a szellem egységében összefonódó indulatvilágot egyes sugártöréseire bontja szét az egyes jelenségek megmagyarázása érdekében s így a világ jó és rosszindulatú erők, szellemek, démonok harcterévé válik az ember érdekében, vagy ellene. Meg kell állapítanunk, hogy ez a világfelfogás a primitív népeknél *nem babona*, mert amig az értelem nem elég erős a kielégítő világmagyarázat megadására, ez egy *természetes* állapot; azonban nem *is Daliás*, hanem világmagyarázat, amelynek természetesen megvannak a maga vallásos vonatkozásai. Ez az antik világmagyarázat]' forma — átmenetileg ismétlődik ma is a *gyermekkorban*, a lélek fejlődése rendjénél fogva, ezért nem lehet ezt tisztán *történeti*, meghaladott dolognak tekinteni, hanem *örök* világmagyarázati formának, amely a reflexió fok alacsony voltával együtt jár. Ugyancsak megismétlődik a kevésbé művelt *népnél*, nemcsak a gyermekkorban, hanem az élet végéig is bizonyos vonatkozásokban, mindenütt, ahol az értelem ereje nem képes a tiszta racionális okhálózatot megfonni.

Mármost ez az antik néphit, jobban mondva antik világfelfogás babonává lesz akkor, ha magasabb reflexiófokon keletkezett világnézeten át is kiütközik, illetve annyiban, amennyiben kiütközik. Pl. annál az embernél, aki a természeti törvény fogalmával magyarázza a világot, ha bizonyos pontokon mégis hisz a term, törvény ellenére történő csodában, babona van jelen. A magasabb értelmi fokon keletkezett világnézetben bizonyos szakadások maradtak, amelyeken az alsó, ősi réteg, az antik néphit áttöri magát. Az okhálózat még nem volt képes átfogni egész világát hiánytalanul. A babonánál tehát az értelmi meggyőződéssel szemben, mint később szerzettel szemben, bizonyos ősibb, elemibb meggyőződés érvényesül; jele, hogy a szellem még nincs azon a fokon, ahol ismeretei; a szerzett, átvett ismeretek még nem sajátjai, csak külsőleges, értelmileg elfogadott, de nem vérévé vált sajátjai, a szellemnek még hozzá kell nőnie ahoz az általános kulturnívóhoz, amelyen valósággal él ugyan, existai, de bensőleg alatta marad. Babonáról tehát csak ott lehet szó, ahol a már általánossá vált kulturnívóval ellentétes hiedelmek existálnak. Pl. protestáns emberre nézve ma babona a sakramentumok ex opere operato hatása, vagy a "szentelt" dolgok varázsereje; ugyanez a kath-ra nézve nem babona, hanem hit. A babona lélektani lényege ennélfogva csak egy lehet: a babona ragaszkodás olyan meggyőződésekhez, amelyeket a gyakorlatilag is igazolt tudományos világnézet megdöntött; ragaszkodás dacára ennek: ez a babona, amelyet ezért fejetetejére állított hitnek nevezhetünk (Aberglaube.) Credo, quia absurdum est! — ez a babona lényege.

Világosan meg kell jegyezni, hogy *a babona nemcsak a vallás területén létezik*, hanem az ismerés egész területén, ennélfogva a babona és a vallás között a kapcsolat *teljesen esetleges*. Másfelől a babona, amikor a vallással kapcsolatos, nem szükségképen terjed ki a vallás egész területére, hanem csak *a világnézeti, logikai vetületére*. A babonásság tehát nem jelenti feltétlenül a vallásos *érzület* elmaradottságát és alacsonyságát.

A babona ereje az átöröklött és a gyermekkori képzetek szívósságában rejlik. Leküzdése minden fronton nehéz, de természetesen sokkal könnyebb az érzéki tapasztaláson alapuló természetismeret terén, mint a lelki, szellemi életre vonatkozó ismereteknél. Mivel a vallás egyrészt teljesen szellemi tény, másrészt benne a fantázia, mint az irracionális közvetítője, fontos szerepet játszik, a babona a vallással kapcsolatosan tartja fenn magát legtovább s a vallás terén küzdhető le a legnehezebben. Ennek abban is rejlik egyik oka, hogy a vallás, illetve a hit szorosabb összeköttetésben van az egyén létérdekével és kérdéseivel, mint az értelmi ismerés, mert a vallás egyenesen az egyéni sorsra vonatkozik; itt tehát mindig elemében marad az alacsonyabb reflexiótok a vallásos élmény képzetekben való kifejezésében s ugyan könnyen ütközik a racionális ismerettel össze, de makacsul tartja magát azzal szemben, amíg magasabb fejlettségi fokon tisztultabb képzeleteket alkotni nem képes. Ezért a tudomány hamarosan rámondja a vallásra, hogy az "babona". {tt először is vigyázni kellene arra, hogy Ítélet tárgyát csak a képzetek képezhetik, de nem az élmény, amelyet az értelem nem foghat fel. Azután arra, hogy a vallásnak azok a formái, amelyek az okhálózat megbontásával fejezi ki élményüket pld. csodákban, nem a vallás legtisztultabb formái, mivel a vallás a maga legtisztább formájában a term, törvények és az erk. törvények tudományos rendszerében Isten világrendjét ismeri fel és méltányolja, amint már láttuk. Van tehát mérték ahoz, hogy a vallás kultúra ellenessége megállapíttassék s ezzel a vallás "babonává" legyen. Amelyik vallás a logikai síkban élményét nem képes a tudománnyal összhangzóan kifejezni, amelyik az aesthetikai síkban nem képes művészivé válni, az ethikai síkban az emberi szellem jelenlegi legmagasabb erkölcsi céljaival megegyezni, sőt azok elé vezéreszméket kitűzni: az a vallás kultúraellenes s a kultúra szempontjából ítélve "babona" is, fejetetejére állított, ellenmondó, életellenes és gyógyítandó, vagy kiirtandó vallás. Ez a kultúra ellenesség főképen a logikai síkban kifejezetten az, ami a babonát jellemzi a vallásban. Az ethikai sikban a kulturaellenesség a vallással kapcsolatosan főleg a szek*tánál* kerül elő

Azonban a vallásos babona ellen nemcsak a tudomány, de a vallás érdekében is küzdeni kell, mert a babona *vallásellenes*. Van u. i. egy rendkívül jellemző *különbség* az igazi, életerős vallás és a babonás vallás között. A vallás jellege erősen és határozottan *pozitív*; a vallásban az a pozitív lendület a fontos, amellyel a lélek ősi vágyát: az élet végtelenségét és tökéletességét Istenben megragadja s megszabadul a világ, a bün és a halál hatalmának nyomása alól. A vallás *babonás* elhajlásánál ellenben ennek a pozitív, életerős, diadalmas lendületnek elsorvadása, elnyomorítása történik. A babona jellege *negativ*. Az élet csonkaságát, fájdalmas bizonytalanságát nem a tökéle-

tesség isteni ideáljával való meggyarapodással gyógyítja s pótolja, nem valóságos pótlékkal, hanem fantasztikus "alpótlékkal", erőtelen tárgyaknak tulajdonított "varázserődbe vetett félszeg bizalmával. A babonában a rettegő és szorongó öntudat nyugalmát ideiglenesen és hamisan szerzi meg a lélek. A babona egész valójában tartózkodó, félénk, védekező állapot az ismeretlen hatalmakkal telt világ ellen. Épen ezért a babonában elvesztik jelentőségüket az örök pozitív ideálok: az igazság, a jóság, a szépség; a lélek egész figyelme a negativ sötét hatalmasságok: a rossz felé irányul, hogy annak ártó hatalmát kikerülje. A fejlődés lehetősége tehát a babonában meg van ölve egy negativ fantasztikus önvédelemben. A babona önzés, a véges, testi, földi élet igenlése és féltése és a babonás magatartás éppen abban nyilvánul, hogy az ember nem kíván egy magasabb, jobb, szellemibb életet, hanem jelenlegi életét és javait szeretné sértetlenül megtartani. A babona elválhatatlanul össze van kötve az *eudemonizmussal*, (a hedonizmus változataival.) Epenezért minél inkább erőt vesz a babonásság az ember életén, annál bizonyosabban elsorvasztja a vallásnak nemcsak világnézeti, de ethikai oldalát is. Eleintén és szükségszerűen ez a kettő nem jár együtt, de hovatovább idevezet a babona. Az eredetileg nemes érzésű lelket is önzővé és sivárrá teszi, úgy, hogy helyesen következtetnek némelyek arra, hogy a babona a bűn palástolója és védelmezője, a rossz lelkiismeret megnyugtatója és igazolója lehet. (Az olasz bandita.) Ezért a vallás érdekében is elsőrangú kötelesség a babona ellen való küzdelem. Azonban arra nagyon ügyelni kell, hogy a babonát egyszerre és erőszakosan gyógyítani nem lehet. Egyrészről az egész világnézetet kell felemelnünk a kultúra nívójára, másfelől az indulatokat kell nemes motívumok segítségével az önzetlenség és a szellemi ideálok felé lendítenünk. A babonának ezenkívül nagy segítségére van a nyomor is, a mindenoldalú elnyomottság, a természet pusztító erőinek való^kitettség. Tehát a ker. szeretetközösség munkáival is segítségére kell sietnünk a babonás embereknek, hogy először emberibb életet élhessenek, mert akkor azután önzetlenebbek, lelkiebbek tudnak lenni. A lelkipásztorok igehirdetése, vallástanítása, lelkigondozása, belmissziói munkássága együttesen oda kell hogy irányuljon, hogy a babonás lelkületet észrevétlenül emelje fel a vallás kulturnívójára.

### 6. A szekta.

A szekta lényegét legjobban jellemző vonásaiból ismerhetjük meg. A szekta legjellemzőbb vonása az *éles ellentét* a történeti egyházzal. A szekta: *a szentek gyülekezete*, szemben a tört. egyházzal, mint elégtelen és tökéletlen földi *intézménynyel*. Tagjai magukat kiválasztottaknak s ezzel különbeknek tekintik másoknál, ők "szentek" "fehérruhások", akik nem töre-

kednek, a szentségre, hanem bírják a szentséget. A szekta az újjászületés gondolatán sarkallik, amelyet rendesen az újrakeresztelés szertartása által jeleznek. Az újjászületés azonos a szektába való belépéssel. Azt a külső tényt, hogy a szekta tagjaivá lettek, hajlandók az újjászületés bizonyítékának tekinteni. A szekta magát asylumnak tartja, bűvös körnek, amelyen belül meg van mentve és biztonságba van helyezve az egyén a Sátántól, a bűnbeesés lehetőségétől. Már itt feltűnik az első nagy tévedés, hogy t. i. egy külső tényt és keretet felcserélnek egy belső élménnyel. Mivel pedig a bűn lehetősége a szentek köréből ki van zárva, a szekta kész, befejezett, tökéletes életet igényel a maga számára, tehát a fejlődés gondolatát kizárja magából.

Ebből következik a szekta történetellenessége, történetietlensége. A szektának nincs érzéke a tört. fejlődés iránt, a multat nem becsüli meg, magát nem tekinti a tört. fejlődés szerves alkotórészének, sőt végső eredményének sem, nem gyökerezik tradícióban. Maga a biblia és az őskeresztyén gyülekezet is a szektára nézve nem alap, nem talaj, amelyből kifejlődött, hanem mystikus tükörkép és norma. A tört; vagy "hivatalos" egyházakban elfajzást lát, őket az Antikrisztus műveinek tekinti s a hit meghamisítóinak. A szekta tehát kiveti a fejlődés elvét s magát kiszakítja a tört. egyházak keretéből, mint kész és szent gyülekezetet. Történetietlensége tehát természetesen egyházellenességében nyilvánul meg a legélesebben. A vallás természetében rejlik az a keresztyén alapmeggyőződés, hogy az anyaszentegyház a maga történeti fejlődésében a krisztusi élet egyedüli útja az egész emberiség számára. Épazért a tört. egyház életelve a fejlődés s alap gondolata az, hogy "ecclesia semper reformari debet". Ezért a tört. egyházban tapasztalható viszszaélések és hibák természetes utón sohasem szektáskodásra vezetnek, hanem reformációra. Szektáskodásra nem az egyházujitás vágya és kötelessége vezet, hanem a történeti fejlődésre való képtelenség és idegenkedés. Ezért pl. a protestantismust szektának csak a vastag katholikus elfogultság tartja, mert a protestantizmus magát a keresztyénség fejlődési formájának tekinti s történetiségét, mint létfeltételét igényli; az a szekta ellenben szakít a múlttal és a tradícióval.

Azonban azt nagyon jól meg kell figyelni, hogy a szekta egyházellenessége egyúttal a szekta *kultúra ellenességét* is jelenti. A szekta irreális, világellenes alakulat. A vallást leszakítja az élet talajáról és kitépi a szellemi vonatkozások összefüggéséből, vallása nem kulturtényező, mert felette és kívüle akar állani a világnak. Ezért a szekta a kultúra szempontjából *értéktelen*. Nincs semmi pozitív jelentősége a szellem kulturéletében. Alapmeggyőződése a világ rosszasága, a kultúra romlottsága, a tört. fejlődés eredményének istentelensége és aljassága. De épenezért negative a szekta *káros, beteges* jelensége az emberi

életnek. Mint lelki csökevény, vadhajtás az emberi szellem élőfáján, föltétlenül kiirtandó.

Ha megtekintjük az okokat, amelyek a léleknek olyan beteges elnyomorodására vezetnek, hogy az a szektába kénytelen sülyedni, azt találjuk, hogy az alap ok mindig erős vallásos ösztön, amelyet azonban a tört. egyház nem tud kielégíteni, mert hiányzik belőle a misztikum az igehirdetésben és erk. eszményben. Különösen, ha a tört. egyház egyenesen elnyomja az ősi vallásos sóvárgást pl. a racionalizmussal, okot és alapot ad a szekta fellépésére. Az erős, de kielégítetlen vallásos ösztön önmagában vezethet reformációra, vagy közönyre is; szekláskodásra akkor vezet, ha a minél erősebb vallásos hiányérzet minél fejletlenebb és szegényebb értelem világképbe sugárzik bele. Ez a szekta lélektani törvénye. Erős sőt különleges vallásos ösztön párosulása gyönge, sőt csökevényes értelemmel. Ez is mutatja azt, hogy a szektánál lelki betegség van jelen. Az értelem csökevényessége magyarázza meg azt, hogy a vallásos ösztön, amely az igazságra tör, a biblia betűjéhez tapad hozzá, ami a szekta egyik legfőbb jellemvonása: a betűhit. Másfelől lényeges dolog a szekta keletkezésénél az erkölcsi ösztön működése is, amely erős vallásos ösztönnel kapcsolódva, gyönge, homályos értelmen törve át vezet a szektába. Ennek újra a tört. egyház ad tápot, ha az erk. ösztönt nem képes kielégíteni a gyülekezet erk. élete. A szektánál itt önvédelem ven a lealjasodás ellen, de mivel a tört. gyülekezet nem nyújt kellő védelmet a kísértések ellen, a szentségre sóvárgó erk. ösztön máshol keres kielégülést. Ez az ösztön is vezethet reformációra, vagy közönyre, de ha erőteljes, különleges volta dacára fogyatékos, zavaros értelmi erővel párosul: szektára vezet. Az értelem makacssága a magyarázó oka itt is annak, hogy a szektáskodó mereven ragaszkodik az erkölcsi megmentettség gondolatához abban a formában, hogy a szektába való belépése már megmentette őt a bűntől. Innen van, hogy olyan borzalommal tekint vissza az elhagyott felekezetre, mint az elkárhozottak fészkére s ezért fejlődik ki az exclusiv gőg farizeusi vonása a szektában. Ezt a "szentséget" a szekta bizonyos törvényekkel szabályozza, melyeket a bibliából vesz. Természetesen hovatovább a szentség itt is azonos lesz ezen törvények betartásával: szombat ünneplés, disznóhustilalom, böjt, alkoholtilalom, tisztasági szabályok, a magaviselet bizonyos rendje etc.

jellemző még a szektára az *apokalyptikus* váradalom, amely az asketikus szentség s az üldöztetésben való gyönyörűség negatív hedonistikus jelenségének magyarázó oka. A szekta tehát lényegében az önfentartás egy beteges formája. Erős vallásos és erkölcsi ösztönű, de csökevényes intelligenciájú lelkek önvédelme. Tagjait kiemeli és elszigeteli a bűnös világtól, ahol el voltak nyomva, a szentek tökéletes társaságába. Vallásos ösztönüket a biblia apokalyptikus képeinek reájuk való előnyös

alkalmazásával, erk. ösztönöket életszabályokkal elégíti ki s mindkét irányban az üdvbizonyosság világmegvető tudatával tölti be őket. Negativ irányban a martyrság gyönyöréve! elégíti ki a lelkeket, az üldöztetés és csúfolódás negativ — hedonisztikus értékének hangsúlyozásával. A szekta *értéke* a nagy kulturfejlődés, az egyetemes emberi élei szempontjából semmis, sőt egyenesen kipusztítandó *értékellenesség*, mert ellensége a világ megszentelésében munkás és önmagát megdicsőítő szellem életének.

Reánk, protestánsokra azért bír jelentőséggel a szektákkal való leszámolás, mert a szekta rendesen protestáns talajon lép fel, sőt egyenesen protestáns elvek torz érvényesítése a szekta lényege. (Pl. egyetemes papság, a szentlélek bizonyságtétele, a biblia, az istentisztelet etc.). A szektát lehet a protestantizmus karrikaturájának is nevezni, mert mutatja azt, hogy hogyan nézne ki a protestantizmus, ha szakítana a kultúrával. Épezért elsősorban a protestáns egyházaknak kell erőteljesen küzdeniök a szekta ellen. A küzdelem célja sohasem lehet a szekta visszahódítása, mert valószínűleg nincs orvosság a szektáskodó számára ezen a téren; hanem részint megelőzése a szekta fellépésének, részint meggátolása annak, hogy a már fellépett szekta tovább terjedjen. Ebben a küzdelemben a legfőbb eszköz, a legbiztosabb fegyver és orvosság a gyülekezetekben az erős történeti öntudaton sarkalló, lobogó személyes vallásosság felkeltése és ápolása igehirdetés, vallástanítás, lelkigondozás és szeretetmunkásság által. Ebből fakadólag azután az erőteljes kálvinista erkölcsi életeszmény hirdetése és ápolása a gyűl. élet egész területén.

Nem kevésbé fontos dolog a szekta ellen a nép elhanyagolt értelmi világának felemése és kitágítása, egy nemes népkultúra, világnézet terjesztése. Továbbá szükséges az, hogy a nép ismerje igazán a Bibliát, ne csak kiszakított textusokból, ne csak a saját tájékozatlan érdeklődéséből, hanem a lelkipásztor rendszeres munkája által. Végre igen nagy jelentősége van a szekta elleni küzdelemben a nemes lelkipásztori élet eleven apológiájának is.

Ezekben a vallás kultúrellenes alakulatait is érintve, tisztáztuk a vallás értékét a kultúrértékek egész területén.

(VÉGE).